SPIEGELS VAN DE ZIEL.

‘Simulacrum’ (I —1V) — 2022.
‘De Gouden Bloem [opus alchumicum]’ —2023.
‘Circumambulatio [De gouden bloem] 1 & 2 —2023.

“I regard consciousness as fundamental. | regard matter as derivative from consciousness. We cannot
get behind consciousness. Everything that we talk about, everything that we regard as existing,
postulates consciousness.”

[Max Planck, , mede-grondlegger van de kwantumtheorie]

Inzicht komt eigenlijk altijd pas achteraf, want de denkgeest kan het onbewuste, en daarmee het
scheppingsproces, nu eenmaal nooit bijbenen, laat staan voor zijn. Alles groeit met de tijd. Hoewel ik in het
verleden al het nodige gezegd en geschreven heb over het gebruik van convexe en concave spiegels in mijn
werk*) ben ik niet eerder zo stellig geweest in de bewering dat zij mijns inziens zonder meer mogen worden
opgevat als verbeelding van de geest of van het ‘zelf’. Ware dit reeds impliciet het geval in werken als
bijvoorbeeld Narayana is Overal, Apperception, Sohum en The Blind Leading The Blind (1994-2021), in nieuwe
werken als de Simulacrum-serie, De Gouden Bloem en Circumambulatio wordt dit gegeven ronduit expliciet.
In dit artikel wil ik dan ook dieper op deze achtergrond in gaan, in de hoop even alledaagse als onbegrepen
begrippen als geest, ziel en ‘zelf’ enigszins te verduidelijken.

De Gouden Bloem [opus alchymicum] —2023

SPIEGELBEELDEN

Leegte is het centrale ‘kenmerk’; meer vat (alchemie) dan hetgeen bevat wérdt. Opheffing van al het
aanwezige, zichtbaar concrete, of tenminste de omkering en ‘binnenste-buiten’ kering van het hoogst illusoire
maar 0-zo-tastbare materiéle. Hetzij in ‘sculpturale’, hetzij ‘picturale’ zin. De vervorming van het concave
(holle) oppervlak spiegelt zodoende veeleer het licht zelf, de ruimte zelf, als een dynamisch en organisch niet te
vatten vloeibaarheid, die enkel in het nu, dat wil zeggen het moment van beschouwing plaatsvindt. De spiegel
fungeert hier niet meer in z’'n functie van symmetrische afspiegeling van de werkelijkheid; een tonen of ‘zuiver’
weerspiegelen van de dingen zoals ze ogenschijnlijk zijn. Geen natuurgetrouwe afbeelding, maar een wereld
met eigen wetten, net zo als het onbewuste, dat geenszins wetteloos, irrationeel of ‘alleen maar’ chaotisch
genoemd kan worden, maar een heel eigen modus operandi kent.



DE EIGEN RUIMTE

Het even psychologische als existentiéle ‘zelf’ vormt de totaliteit van de bewuste en onbewuste psyche. Een
totaliteit die echter letterlijk onafzienbaar is. Een parel die maar al te gemakkelijk aan de aandacht ontsnapt en
over het hoofd gezien wordt. Vandaar de parallel met het beeld van de ‘onaanzienlijke’ of zelfs ‘onzichtbare
steen’, de lapis exilis, uit de alchemie. Van het onbewuste kan helemaal niet aangegeven worden wat het is,
daarvoor is het met recht het onbewuste. Over de mogelijke inhouden ervan kunnen dan ook geen aanspraken
worden gedaan. Heelheid, of totaliteit, is noodzakelijkerwijs een transcendent begrip voor het bewuste deel
van de geest. Het ‘zelf’ is dan ook een grensbegrip; het bevindt zich aan gene zijde van onze ‘grip’. Het ‘zelf’ kan
ook niet beperkt worden tot de grenzen van de individuele psyche, waarvan we de grenzen evenmin kennen.
Vermoedelijk dat mede daarom moderne denkers met een materialistische inslag zoals Yuval Harari dergelijke
termen als ‘ziel’ en ‘zelf’ het liefst helemaal zouden willen schrappen, wat in feite op het zelfde neerkomt als
het onzichtbare onbestaanbaar verklaren.

“De grenzen van het bewustzijn kunnen we misschien aangeven; het onbewuste is echter het
onbekende psychische zonder meer” (Jung)

Het ‘zelf’ als grens én grensoverschrijdende totaliteit is de zelfwerkzaamheid van de ziel die streeft terug naar
eenwording, maar op een hoger plan van evolutie na haar bewustzijns-val in deze duale werkelijkheid. Zo leert
ons onder meer de paradijsmythe.

De Gouden Bloem [opus alchymicum], detail

Terug naar de beelden en ‘spiegelbeelden’. De holle vorm verliest letterlijk haar focus door zich naar buiten te
werpen en zich in alle richtingen binnenste buiten te keren. Hiermee is zij met recht een verbeelding van de
(scheppende) geest, die zelf los staat van al haar manifestaties. Het amorfe en vloeibare karakter van het
gespiegelde licht kent eveneens een parallel in het alchemistische denkbeeld van de prima materia (oerstof) als
een chaotische ‘ongevormde massa’, soms taai-vloeibaar, zwanger van levenskiemen. Als de spiegel kan
worden opgevat als de ‘ruimte’ van de geest — die zelf zonder ruimte of grootte is — dan kan een veertje, blad
of vlinder in deze ruimte zodoende wellicht worden opgevat als beeld van de ziel.

Om al te veel gegoochel met al deze zo belangrijke begrippen te voorkomen, blijft de essentiéle vraag
natuurlijk: wat is het menselijk wezen? Zelfs de meest verstokte materialist zal moeten toegeven dat zijn fysiek
lichaam letterlijk geanimeerd wordt, en in levensbedreigende situaties wordt reanimatie toegepast, zodat de
levensenergie, gedragen door het bloed, hem niet zal verlaten. Het is precies dit dat wordt aangeduid met het



begrip ziel (Latijn: anima = levensadem), en dat van de mens een levend wezen maakt. Zonder in dualisme te
willen vervallen, onderscheidt het lichaam zich als vorm (het ‘vat’ of retort) van de ziel als de energie die het
letterlijk ‘bezielt’. Enerchei in het Grieks betekent ‘dat wat werkzaam is in/door..”. Hoewel ziel, geest en lichaam
een eenheid vormen en in elkaar doorvloeien, is er wel degelijk fundamenteel onderscheid tussen deze
‘categorieén’ en neemt de ziel als mediator tussen geest en lichaam aan beiden deel. Hierover later meer.

Circumambulatio 1 [De gouden bloem] - 2023

‘SOUL’ OR ‘SPIRIT’, THAT’S OVER.

Het is wellicht wat wrang deze begrippen te moeten verduidelijken, die tot ieders eerste en voornaamste
levensvragen zouden moeten behoren willen we enig inzicht in onszelf (gnothi seauton: ken uzelve) kunnen
verkrijgen in de korte stonde tijds dat het fysieke voertuig ons z’'n diensten bewijst. Helaas is de conceptie
ervan veelal dusdanig verwaterd en kijken zelfs nogal wat protagonisten in hun blinde honger naar fysieke
onsterfelijkheid uit naar het moment waarop mens en machine samensmelten; door Ray Kurzweil omschreven
als het punt van ‘singulariteit’. Volgens deze promotor van het transhumanisme zal “waarachtig, aan het einde
van de 21° eeuw er geen dood meer bestaan.” Artificiéle intelligentie, waar we inmiddels allemaal al aardig
vertrouwd mee zijn geraakt dankzij de slimme telefoon, wordt momenteel “gekoppeld aan levensverlenging;
het is een simulatie van de biologische vorm” (Kurzweil). De geprogrammeerde conditie (pro-grammein in het
Grieks betekent letterlijk ‘voor-schrijven’) van de menselijke geest kan met recht een simulatie genoemd
worden ten opzichte van de oorspronkelijke vrije geest voor diens val uit het paradijs (lees; uit de eenheid). Dit
is nu net waar alle bonafide spiritualiteit ons al sinds mensenheugenis op tracht te attenderen, om zo hopelijk
ooit dit hardnekkig programma te kunnen doorbreken in een verlichtings-moment waarbij de ziel zich-zelf vol-
ledig her-kent (met excuses voor de leesbaarheid, maar dit gaat echt heel diep).

De simulatie van Kurzweil en het metaverse (Zuckerberg, Musk e.a) kan daarentegen met recht gezien worden
als een simulatie-in-een-simulatie, waarbij het beeld van virtual-reality games met google-bril en door artificial
intelligence ‘verlengde’ zintuigen duidelijk illustreren hoe de mens definitief losgekoppeld kan worden van zich-
zelf.

De reeds genoemde Israélische historicus Yuval Harari meent dat “the whole idea that humans have this ‘soul’
or ‘spirit’, that’s over”. Volgens hem zijn we dankzij de technologische vorderingen van het transhumanisme
inmiddels gepromoveerd tot “hackable animals”, waarbij zich onwillekeurig de vraag opdringt of zijn geest
inderdaad niet is gehackt. Het Wereld Economisch Forum (WEF) onder leiding van Klaus Schwab heeft vele
internationale coryfeeén uit politiek en bedrijfsleven middels haar Young Global Leaders School weten te
instrueren en om te polen tot spreekbuis van deze technocratische en puur materialistische ideologie. In het
versnelde proces richting de ‘nieuwe mens’ — een imitatiemens geolied op smart technologie naar Chinees
voorbeeld — verklaarde Klaus Schwab in navolging van Nietsche onlangs nog eens: “God is dood.” Voor al wie
het blijkbaar mocht zijn vergeten...



De door wetenschappelijke ideologie bezeten prometheus-mens lijkt vandaag de dag hoogmoediger dan ooit.
Er is sprake van een totale omkering van waarden (Umwertung aller Werten), die nauwelijks nog kan verhullen
dat er boven alle ‘wereldse’ conflicten een spirituele oorlog gaande is tegen de ziel van de mens. “Een oorlog
die via duivelse technologie, vooral misbruik van artificiéle intelligentie en nanotechnologie, de oerherinnering
wil uitwissen dat we spirituele lichtwezens zijn en dat er in ons hart een grootse realisatiemogelijkheid
verborgen ligt: een lichtkracht zonder schaduw. Wij zijn bestemd voor tijdloos geluk!”, aldus de boodschap die
de ‘tijdloze’ klokkenluider Marcel Messing al decennia lang laat horen. Veelal vergeefs, hoewel een omslag in
de gehypnotiseerde, door de mainstream media geindoctrineerde massa ophanden is.

Circumambulatio 1 [De gouden bloem] - 2023

SEELENFUNKLEIN OF HET BURCHTJE VAN DE ZIEL (ECKEHART)

Of God nu ‘bestaat’ of ‘niet bestaat’ blijft toch een moeilijk te verifiéren uitspraak, ook al stelde prof. Amit
Goswami al zo’n 15 jaar geleden dat de kwantumfysica het godsbewijs had geleverd. God laat zich nu eenmaal
niet bewijzen noch ontkennen; wetenschap is per definitie niet in staat om iets met stelligheid te beweren dat
buiten haar eigen competenties valt. “We moeten nog leren begrijpen dat het ‘grote mysterie’ niet alleen op
zich bestaat, maar dat het voornamelijk ook geworteld is in de menselijke ziel”, aldus Jung. De 13° eeuwse
mysticus Meister Eckehart gaat nog een stapje verder:

“Er bestaat een kracht in de ziel die onaantastbaar is voor al het geschapene {(...) Zij valt met geen
woorden te benoemen, vrij en leeg als zij is van al het geschapene, zoals God vrij en leeg is in zichzelf.
(...) Wat deze kracht betreft is de ziel aan God gelijk.”

Zoals gezegd omvat ons bewustzijn de ziel niet, en het geeft zodoende geen pas om neerbuigend of
ontkennend over haar te spreken. “Zoals het oog overeenkomt met de zon, zo komt de ziel overeen met God”
(Jung). Wanneer religie geheel in onbruik raakt of totaal veruiterlijkt, wat nog erger is, dan is de ziel ‘ledig’;
verwordt tot een zinloos ‘concept’, aangezien ze ontdaan is van haar diepste diepte en grootste hoogte. Het is
opvallend hoe de oosterse spiritualiteit precies de omgekeerde praktijk toont: al het hoogste en laagste is in
het (trancendentale) zelf besloten. Daarmee wordt de waarde van het atman of de boeddhanatuur mateloos
groot. In het westen is god goeddeels afgeschreven, en daarmee daalt ook de waarde van het goddelijke in de
mens tot een nulpunt. Een uiterst gevaarlijke en kritieke situatie. De mens drager van een goddelijke vonk?
Volgens transhumanisten als Yuval Harari, Steven Pinker, Ray Kurzweil, George Church en vele anderen, zullen
‘we’ voortaan zelf voor God spelen en middels een “spirituele machine” niet alleen “de mens verbeteren” maar
zelfs “onsterfelijkheid bereiken”.



Te weinigen hebben inderdaad zelf ervaren dat de goddelijke gestalte het diepste eigendom van de eigen ziel
is. Men heeft God enkel in een wereld buiten zichzelf, in religies, kerken en moske&n ontmoet, maar nooit in
eigen ziel. De religies hebben gefaald, compleet, en zijn nooit verder geraakt dan een dun laagje vernis.
Natuurlijk heeft hiertoe ook het Verlichtingsdenken onvermoeibaar bijgedragen. Hoe kun je de geest nog beter
verduisteren dan simpelweg door alles, slechts voor eenduidige uitleg vatbaar, te rationaliseren? Zie ook mijn
artikel “Fear For Freedom” op https://widoblokland.com/2022-3/

WAARHEID ALS PARADOX

Het wezenlijke bestaat echter in de paradoxie, daar waar de ratio perplex staat en niets meer vermag. En niets
is zo paradoxaal als het alchemistisch vat van onze eigen psyche. Zekerheid vinden we slechts in de onzekerheid.
Maar wie durft , kan daarmee leven, zonder psychotisch te worden? (Misschien ligt ook hier een klein bewijs
voor het goede nut van kunst). Daarvoor dient immers iedere verstandelijke hoogmoed te worden opgegeven
en de beperktheid, zo niet kortzichtigheid van het eigen denken te worden ingezien. Er is meer dan wij kleine
mensjes vermogen, en zelfs de meest verstokte logisch-positivist kan ten minste de mogelijkheid hiervan niet
ontkennen.

Circumambulatio 2 [De gouden bloem] - 2023

Deze paradoxie heeft Jung als eerste ertoe gebracht om te spreken van het archetype van het zelf. Een begrip
“enerzijds bepaald genoeg om de essentie van menselijke volledigheid te vertolken, maar anderzijds
onbepaald genoeg om de onbeschrijfelijke en onbepaalbare aard van de heelheid uit te drukken”. Aan het zelf
is zoals gezegd geen grens, maar krijgt tegelijk in ieder mens gestalte. Zonder tegengesteldheden bestaat er
geen ervaring van heelheid. Simpelweg omdat uitsluiting, eenzijdigheid, geen heelheid kan behelzen. Jung zag
daarbij overigens de alchemie als een soort onderstroom ten opzichte van de ‘religieuze’ rimpelingen aan het
oppervlak van ons bewustzijn. Zelf zie ik de psychologische of spirituele alchemie meer en meer als een
fenomenale artistieke vertolking van het onuitsprekelijke wonder van menselijke evolutie en spirituele
transfiguratie.

Een vergelijkbare paradoxie vinden we in de uitspraak van Hermes Trismegisos uit de Smaragden Tafelen: “Dat
wat boven is, is gelijk aan dat wat onder is en dat wat onder is, is gelijk aan dat wat boven is.” Tegenstellingen
worden verenigt in een conjunctio oppositorum. Net als bij de spiegeling aan de oevers van een stil meer, wordt
het hogere in het lagere weerspiegelt, en omgekeerd. Het is een wederkerige relatie waarbij het lagere in vele
opzichten een uiterst zwakke afspiegeling van het hemelse is. Alle geestelijke tradities verhalen van ‘de val’,
van een oerstaat, een heelheid die ver boven de huidige realiteit uitstijgt, en waartoe de mens de toegang lijkt
te zijn ontzegt, of waartoe hem de mogelijkheden lijken te ontberen. Realisatie, individuatie: het wordt
genoemd de zeer lange weg, maar is alleen ‘eindeloos’ voor wie zo ver is afgedwaald dat ‘ie zelfs aan de weg
niet meer wil of durft geloven.



Simulacrum (1) Het geheel begint niet vanaf de fragmenten — 2022, detail.

DE ZIEL ALS MEDIATOR

Zoals aangegeven neig ik ertoe om blad, vlinder of veertje in de Simulacrum-werken op te willen vatten als
verbeeldingen van de ziel, dat ik zodoende een veel concreter fenomeen acht dan het begrip geest. Die twee
zijn beslist niet hetzelfde. Filosoof en pedagoog Omraam Mikhaél Aivanhof (1900-1986) kent aan de ziel
materiéle kwaliteiten toe, ondanks haar onzichtbaarheid. Hoe kunnen we de ziel dan definiéren? Volgens hem
is de ziel “het voertuig dat de elementen van de hemel naar de aarde en van de aarde naar de hemel vervoert.”
Hij ziet de ziel in feite als de mediator tussen geest en lichaam die de betrekkingen onderhoud tussen de
wereld ‘boven’ en de wereld ‘beneden’. Dit strookt volledig met de Jungiaanse psychologie en de modernste
bevindingen op het gebied van reincarnatie- en regressietherapie (Maarten Oversier, 2021). Aivanhof noemt de
ziel de Jakobsladder zoals die in het Genesis verhaal staat vermeld en waarlangs engelen opstegen en
afdaalden in de droom van Jakob: beeltenis van de aderlijke en slagaderlijke bloedsomloop van het universum
“en dat is precies de ziel”.

Opmerkelijk is dat in zijn visie de geest geen enkele rechtstreekse invloed heeft op de materie. Hiervoor is dan
ook een bemiddelaar nodig — de ziel — als instrument waarvan de geest zich bedient om op het fysieke vlak te
werken. Ook de ziel is een ‘lichaam’ en bezit overeenkomstig een (zeer fijnstoffelijke) materiéle kwaliteit,
anders zou zij niet haar rol van mediator kunnen vervullen. In zijn ogen gebruiken de mensen het woord geest
te pas en te onpas. We spreken over ‘kwade geest, sluwe geest, doortrapte geest, terwijl de geest absoluut vrij
is van al deze smetten. In werkelijkheid dienen wij hier te spreken van het intellect, dat inderdaad maar al te
doortrapt kan zijn. Geest is echter de kern, de pit, de bewaarster van het leven, en om die reden moet zij
volstrekt zuiver zijn, zonder gebrek.

Geest is als de punt gezet door een passer: een bijna onwaarneembare realiteit, dimensieloos, terwijl de ziel is
als de omtrek; wijds en uitgestrekt. “Waarom? Omdat de ziel onmetelijk grote reserves moet hebben om de
geest te kunnen voeden”. De geest wordt gevoed door de ziel. Zeer vergelijkbaar met een boom, wiens takken
zijn als antennes die zich inspannen om energieén uit de atmosfeer op te vangen, terwijl de wortels ditzelfde
werk in de grond doen, wortelt ons etherisch lichaam (vaak etherisch dubbel genoemd) diep in het fysieke
lichaam en spreidt tegelijkertijd zijn vertakkingen uit tot in de ‘hogere’ regionen waar het energieén uit
opvangt die vervolgens het fysiek lichaam verlevendigen. (Denk aan het oosters prana begrip, het elan vital van



Bergson of het orgon van Wilhelm Reich) Zoals een boom zich een ware alchemist betuigt, zo zijn wij mensen
ook alchemisten: omzetters van spirituele energie in materie, net zoals we omgekeerd de spirituele energie uit
onze voeding ‘puren’ ter belevendiging van ons lichaam. Zonder deze spirituele energie kun je nog geen vinger
bewegen. In zijn heldere spirituele beeldtaal, gestoeld op eeuwenoude gnostische inzichten en hermetische en
kabbalistische filosofie, stelt Aivanhov dat de fysieke mens letterlijk geboren wordt uit een kosmisch lichaam
dat als baarmoeder fungeert, in verschillende lagen zoals het mentaal-, astraal- en etherisch lichaam, dat in
werkelijkheid natuurlijk één elkaar doordringend proces is. In het hindoeisme worden deze lagen of elkaar
doordringende lichamen, kosha’s genoemd.

Simulacrum (1) Het geheel begint niet vanaf de fragmenten — 2022

MIND IS THE MATRIX OF ALL MATTER

Cruciaal voor het begrip van de stelling dat zowel de ziel als het etherlichaam materieel van aard zijn, is het
inzicht dat materie zich ver uitstrekt voorbij de vier toestanden waaronder wij haar kennen. De vier ‘aggregatie
toestanden’ zoals geleerd op school, zijn slechts de vier meest grove toestanden van materie. Zo neemt plasma
bijvoorbeeld een steeds belangrijker plaats in binnen de moderne fysica en astronomie. Niet voor niets wordt
er al meer dan een halve eeuw gerept hoe ‘dark energie’ en ‘dark matter’ tot maar liefst 96% van het
universum uitmaken. De term ‘ether’, als 5° element, deed aan het begin van de 20° eeuw nog algemeen
opgeld, om pas daarna geleidelijk te worden ‘afgeschreven’ vanwege haar onzichtbaarheid en ontastbaarheid.
In de esoterie zijn begrippen als vitale ether en lichtether als vanouds gemeen goed. Zelfs Maxwell, van de
beroemde Maxwell vergelijkingen (wetten elektromagnetisme) ging uit van het bestaan van de ether — maar
niet als materieel concept. Torsievelden zijn gemeengoed in de modernste natuurkunde. Het is daarom wellicht
nog belangrijker voor een goed begrip, te beseffen dat de termen materieel en immaterieel (of spiritueel)
eigenlijk hun langste tijd allang gehad hebben. Kwantumfysicus Erwin Schrodinger zei al dat niets puur
materieel genoemd kan worden, noch is er maar iets dat als volkomen immaterieel beschouwd kan worden.
Alle werkzaamheid (ik herinner hier nogmaals aan het Griekse woord enerchei) is een werkzaamheid van iets-
in-iets; een door-vloeien. Hierbij komt de wetenschap aan de rand van het (on)tastbare per definitie met lege
handen te staan. Hier opent zich wederom het grenzeloze wonder van al-wat-is.

In ons eigen geval, het menselijke bestaan, zo leert althans de esoterie, ligt het ‘contactpuntje’ van goddelijke
werkzaamheid in de mens letterlijk in de top van de rechterhartkamer: onvernietigbare ‘godsvonk’
(Seelenflinklein) van ons wezen. “Geen vuur kan het verbranden, water kan het niet nat maken, lucht kan het
niet drogen. Geen pijl kan het raken en geen zwaard kan het doorklieven”, aldus de Bhagavad Gita. Tat tvam
asi; Dat zijt ge: onvernietigbare lichtkiem en dimensieloos Bewustzijn.



“There is no matter as such — mind is the matrix of all matter”.

(...)

“All matter originates and exists only by virtue of a force which brings the particle of an atom to
vibration and holds this most minute solar system of the atom together.

We must assume behind this force the existence of a conscious and intelligent mind. This mind is the
matrix of all matter.”

[Max Planck]

Circumambulatio 2 [De gouden bloem] - 2023

*) Noot: Enkele oudere notities omtrent eerdere spiegel-werken:

Nothing in this world can be separated from its surroundings. (Niets in deze wereld kan zich losmaken
van zijn omgeving.)

Space is an empty concept that has no real existence of it’s own whatsoever. (Ruimte is een leeg
concept dat geen werkelijk bestaan op zich heeft.)

All that there is, is the physical and spatial reality — to be ‘in the world’. Our presence is not in space,
but is spatial. Things do not find themselves in a space, but are spatial. In other words; reality unfolds
itself as time-space, without revealing anything about it’s origin. Together with the sculpture, we are
present (...) By means of these ‘heterogeneous’ sculptures — only functioning as such in accordance
with the context of their given surroundings — space is unfolding; the object is presented as if it were
placed ‘outside of itself’ in the whole of space which ultimately absorbs it. These sculptures do not
show specific different sides or views, but become each time a different image synchronically with the
shift of our own point of view. They become explicitly dependant of us and are themselves an
inseparable part of our own presence.

[1994]

Alles wat er is, is de fysieke en ruimtelijke realiteit van ons ‘in de wereld zijn’. Onze aanwezigheid is
niet in een ruimte, maar is ruimtelijk. De dingen bevinden zich niet in een ruimte, maar zijn ruimtelijk.
Met andere woorden: de werkelijkheid ontvouwt zich als (tijd-)ruimte, zonder dat dit iets over haar
diepste wezen onthult. Samen met de sculptuur zijn wij aanwezig. (...) Met behulp van deze
‘heteronome’ sculpturen — slechts als zodanig functionerend dankzij de context van hun omgeving —
wordt de ruimte open gelegd; het object wordt a.h.w. ‘buiten zichzelf’ in de totale ruimte geplaatst



waar het uiteindelijk in opgaat. Deze beelden vertonen niet zozeer verschillende kanten of aanzichten,
maar worden telkens een ander beeld gelijk de wisseling van ons standpunt. Zij worden expliciet van
ons afhankelijk gemaakt en zijn er zelf onlosmakelijk onderdeel van.

[1994]

‘(...) however, the mirrors throw everything you see back on yourself, they make you keep in mind that
it is yourself who is looking at that exact moment, from that specific point of view. They reflect
everything back to oneself. A mirror is the ultimate ephemeral image, the infinite nothingness.
Whatever it shows, is only shown in response to our own glance, the direction which our own mind
takes at that very moment’.

[1998]

‘(...) maar de spiegels werpen ook alles wat je ziet terug naar jezelf, houden je voortdurend in
herinnering dat jijzelf het bent die daar op dat moment kijkt, vanuit die specifieke positie. Zij leggen
alles terug bij jezelf. Een spiegel is het ultieme efemere beeld, het oneindige niet-iets. Wat een spiegel
ons toont, toont zij ons slechts dankzij het moment van onze eigen blik, de richting die onze geest op
dat moment aanneemt’.

[1998]

De Gouden Bloem [opus alchymicum] — 2023, detail

Verder zou ik kunnen verwijzen naar de vele andere, niet in dit artikel genoemde werken van mijn
hand, met gebruikmaking van (meestal) convexe of concave spiegels. Ik noem hier de titels:

For Your Eyes Only,

Corpus Christi (I-1V),

Different Ways Of Arranging Trays (I-VIl),
Rear View Mirror Jungle,

Ecliptique [La Vie Est Un Réve, Moi Un Miroir],
Le Rien Est Immense,

Seeing Without Eyes,..., Walking Without Legs,
Tat Tvam Asi (I-1V)

L’Eveil de Magritte [Et In Arcadia Ego]& Actaeon [Et In Arcadia Ego],
L’Atelier Et Au-Dela,

Constellations Célestiéles (I-V),

Eye For A Tree (I-V),

A Shot In The Dark,

Mimesis,

Avidja,

Ik Ben Nooit,..., Integendeel Daar,

A Line Made By Walking,

It Is Yourselves You See And What You Are,
The Science Deception.

Zie voor meer aantekeningen over het gebruik van spiegels mijn beide boeken NETI NETI — 2019 en
ABSENCE PRESENCE —2021.

© Wido Blokland, 2023. www.widoblokland.com



