MIROIRS DE L'AME.

‘Simulacrum’ (I—1V) — 2022.
‘La Fleur Dorée [opus alchumicum]’ — 2023.
‘Circumambulatio [La fleur dorée] 1 & 2 — 2023.

"Je considére la conscience comme fondamentale. Je considére la matiére comme dérivée de la
conscience. Nous ne pouvons pas passer outre la conscience. Tout ce dont nous parlons, tout ce que
nous considérons comme existant, postule la conscience."

[Max Planck, cofondateur de la théorie quantique]

En fait, I'intuition vient toujours apres, car le mental ne peut jamais rattraper, et encore moins devancer,
I'inconscient, et donc le processus de création. Tout se développe avec le temps. Bien que j'aie dit et écrit
beaucoup dans le passé sur |'utilisation de miroirs convexes et concaves dans mon ceuvre*), je n'ai jamais
auparavant été aussi catégorique en affirmant que, selon moi, ils peuvent étre considérés sans conteste
comme des représentations de |'esprit ou du ‘soi’. Alors que c'était déja implicitement le cas dans des ceuvres
telles que Narayana is Everywhere, Apperception, Sohum et The Blind Leading The Blind (1994-2021), ce fait
devient carrément explicite dans de nouvelles ceuvres telles que la série Simulacrum, La Fleur Dorée et
Circumambulatio. Dans cet article, je souhaite donc approfondir ce contexte, dans I'espoir de clarifier quelque
peu des concepts aussi banals que mal compris, tels que I'esprit, I'dme et le ‘soi’.

La Fleur Dorée [opus alchymicum] — 2023

SCULPTURES A MIROIR

Le vide est la ‘caractéristique’ centrale ; plus de récipient (alchimie) que ce qui est contenu. Dissolution de tout
ce qui est présent, visiblement concret, ou du moins inversion et retournement de la matiere hautement
illusoire mais 6 combien tangible. Que ce soit dans un sens ‘sculptural’ ou ‘pictural’. La déformation de la
surface concave refléte donc plutét la lumiére elle-méme, I'espace lui-méme, comme une fluidité dynamique et
organiquement insaisissable, qui n'a lieu que dans le présent-ici, c'est-a-dire le moment de la contemplation.
Actuellement, le miroir ne remplit plus sa fonction de reflet symétrique de la réalité ; une représentation ou un
reflet ‘pur’ des choses telles qu'elles sont apparemment. Non pas une représentation fidele, mais un monde
avec ses propres lois, tout comme l'inconscient, qui ne peut en aucun cas étre qualifié d'anarchique,
d'irrationnel ou de ‘simplement’ chaotique, mais qui a son propre modus operandi.



L'ESPACE INTERIEUR

Le ‘moi’, également psychologique et existentiel, constitue la totalité de la psyché consciente et inconsciente.
Une totalité qui est, cependant, littéralement incalculable. Un joyau qui échappe trop facilement a I'attention
et peut étre négligé. D'ol le parallele avec I'image de la ‘pierre insignifiante’ ou méme ‘invisible’, le lapis exilis,
issue de l'alchimie. L'inconscient ne peut pas du tout étre désigné comme ce qu'il est, car il est justement
I'inconscient. Aucune affirmation ne peut donc étre faite quant a son contenu éventuel. L'intégralité, ou la
totalité, est nécessairement un concept transcendant pour la partie consciente de I'esprit. Le ‘soi’ est donc un
concept de frontiére; il est situé au-dela de notre portée. Le ‘soi’ ne peut pas non plus étre confiné aux
frontieres de la psyché individuelle, dont nous ne connaissons pas non plus les limites. C'est probablement en
partie pour cette raison que les penseurs modernes a tendance matérialiste, comme Yuval Harari,
préféreraient supprimer complétement des termes tels que ‘ame’ et ‘soi’, ce qui revient en fait a déclarer que
I'invisible n'existe pas.

"Les limites de la conscience, nous pouvons les indiquer ; I'inconscient, lui, est décidément le psychique
inconnu" (Jung).

Le ‘soi’, a la fois frontiere et totalité transfrontaliere, est I'auto-activité de I'ame qui s'efforce de revenir a
I'unification, mais sur un plan d'évolution plus élevé aprés sa chute de conscience dans cette réalité duelle.
C'est ce que nous enseigne, entre autres, le mythe du paradis.

La Fleur Dorée [opus alchymicum], detail.

Retour aux ceuvres et aux sculptures a miroir. La forme creuse perd littéralement son objectif en se projetant
vers |'extérieur et en se tournant a I'envers dans toutes les directions. Cela en fait a juste titre une
représentation de |'esprit (créatif), qui est lui-méme détaché de toutes ses manifestations. Le caractére
amorphe et fluide de la lumiére réfléchie trouve également un parallele dans la conception alchimique de la
prima materia (matiere primordiale) comme une ‘masse informe’ chaotique, parfois dure et liquide, porteuse
de germes de vie. Si le miroir peut étre compris comme « I'espace de I'esprit » - qui est lui-méme sans espace ni
taille - alors une plume, une feuille ou un papillon dans cet espace pourrait donc éventuellement étre compris
comme une image de |'ame.

Pour éviter de trop jongler avec tous ces concepts si importants, la question essentielle reste naturellement :
gu'est-ce que I'étre humain ? Méme le matérialiste le plus invétéré devra admettre que son corps physique est
littéralement animé, et que dans les situations ol la vie est en danger, la réanimation est appliquée pour que
I'énergie vitale, transportée par le sang, ne le quitte pas. C'est précisément ce a quoi se réfere le terme d'ame
(latin : anima = souffle de vie), et qui fait de 'nomme un étre vivant. Sans vouloir tomber dans le dualisme, on



distingue le corps en tant que forme (le ‘vaisseau’ ou la retort) de I'ame en tant qu'énergie qui I'anime
littéralement. Enerchei signifie en grec "ce qui fonctionne dans/a travers...". Bien que I'dme, 'esprit et le corps
forment une unité et se rejoignent, il existe des distinctions fondamentales entre ces ‘catégories’ et I'ame, en
tant que médiateur entre l'esprit et le corps, participe aux deux. Nous y reviendrons plus tard.

Circumambulatio 1 [La Fleur Dorée] - 2023

"AME" OU "ESPRIT", C'EST FINI.

Il est peut-étre un peu ironique de devoir clarifier ces concepts, qui devraient faire partie des premieres et
principales questions de la vie de chacun si nous voulons acquérir une quelconque connaissance de nous-
mémes (gnothi seauton : connais-toi toi-méme) dans le court laps de temps que nous offre le véhicule physique.
Malheureusement, sa conception est le plus souvent diluée a ce point et méme un certain nombre de
protagonistes, dans leur soif aveugle d'immortalité physique, attendent avec impatience le moment ou
I'homme et la machine fusionneront, décrit par Ray Kurzweil comme le point de ‘singularité’. Selon ce
promoteur du transhumanisme, "véritablement, a la fin du 21e siecle, il n'y aura plus de mort". L'intelligence
artificielle, a laquelle nous sommes tous devenus familiers grace au téléphone intelligent, est actuellement
"liée a la prolongation de la vie ; c'est une simulation de la forme biologique" (Kurzweil). La condition
programmeée de |'esprit humain (pro-grammein en grec signifie littéralement ‘prescrire’), peut a juste titre étre
qualifiée de simulation par rapport a l'esprit libre originel avant sa chute du paradis (lire : de l'unité). C'est
exactement ce sur quoi toute spiritualité de bonne foi tente d'attirer notre attention depuis des temps
immémoriaux, afin d'espérer pouvoir un jour briser ce programme persistant dans un moment d'illumination
ou I'ame se reconnait pleinement (je m'excuse pour la lisibilité, mais c'est vraiment profond).

La simulation de Kurzweil et du metaverse (Zuckerberg, Musk et d'autres), en revanche, peut étre considérée a
juste titre comme une simulation-dans-une-simulation ; I'image des jeux de réalité virtuelle avec des lunettes
google et des sens ‘élargis’ par l'intelligence artificielle illustrant clairement comment les humains peuvent étre
définitivement déconnectés d'eux-mémes.

L'historien israélien Yuval Harari, déja cité, estime que "toute I'idée que les humains ont cette ‘ame’ ou cet
‘esprit’, c'est fini". Selon lui, grace aux avancées technologiques du transhumanisme, nous sommes désormais
promus au rang « d'animaux piratables », ce qui améne involontairement a se demander si sén esprit n'a
effectivement pas été piraté. Le Forum Economique Mondial (WEF), dirigé par Klaus Schwab, a réussi a
instruire et a convertir de nombreuses sommités internationales de la politique et des affaires, par le biais de
sa Young Global Leaders School, en porte-parole de cette idéologie technocratique et purement matérialiste.
Dans le processus accéléré vers le ‘nouvel homme’ - une imitation d'humain huilée sur des technologies
intelligentes suivant I'exemple chinois - Klaus Schwab, a la suite de Nietsche, a récemment déclaré une fois de
plus : "Dieu est mort." Pour tous ceux qui auraient apparemment oublié....



Aujourd'hui, I'nomme prométhée possédé par l'idéologie scientifique semble plus hautain que jamais. On
assiste a un renversement total des valeurs (Umwertung aller Werten), qui ne peut que difficilement dissimuler
le fait qu'au-dessus de tous les conflits ‘mondains’ se déroule une guerre spirituelle contre I'ame de I'hnomme.
"Une guerre qui, par le biais d'une technologie diabolique, en particulier |'utilisation abusive de I'intelligence
artificielle et des nanotechnologies, cherche a effacer la mémoire primitive que nous sommes des étres de
lumiere spirituelle et qu'une grande possibilité de réalisation se cache dans nos coeurs : une force lumineuse
sans ombre. Nous sommes destinés a un bonheur intemporel", tel est le message que le lanceur d'alerte
‘intemporel’ Marcel Messing délivre depuis des décennies. En vain pour la plupart, bien qu'un revirement de
situation de situation chez les masses hypnotisées et endoctrinées par les grandes médias soit imminent.

Circumambulatio 1 [La Fleur Dorée] - 2023

SEELENFUNKLEIN OU LA FORTERESSE DE L'AME (ECKEHART)

Que Dieu ‘existe’ ou ‘n'existe pas’ reste une affirmation difficile a vérifier, méme si le professeur Amit Goswami
a déclaré il y a une quinzaine d'années que la physique quantique avait apporté la preuve de Dieu. Dieu ne peut
tout simplement pas étre prouvé ni nié ; la science, par définition, est incapable d'affirmer avec fermeté quoi
gue ce soit qui dépasse ses propres compétences. "Nous devons encore parvenir a comprendre que le ‘grand
mystére’ non seulement existe en soi, mais qu'il est principalement enraciné dans I'ame humaine", a déclaré
Jung. Le mystique du 13e siecle, Meister Eckehart, va encore plus loin :

"Il'y a dans I'dme une force intouchable de toutes les choses créées (...) Elle ne peut étre nommée par
des mots, libre et vide comme elle I'est de toutes les choses créées, de méme que Dieu est libre et vide
en lui-méme ". (...) En ce qui concerne cette puissance, |'déme est égale a Dieu."

Comme mentionné, notre conscience n'inclut pas I'ame, et il n'est donc pas approprié de parler d'elle avec
condescendance ou négativement. "Comme I'ceil correspond au soleil, I'ame correspond a Dieu" (Jung).
Lorsque la religion est totalement désaffectée ou totalement externalisée, ce qui est encore pire, I'ame est
‘vide’ ; elle dégénére en un ‘concept’ dénué de sens, car elle est dépouillée de sa plus grande profondeur et de
sa plus grande hauteur. Il est frappant de constater que la spiritualité orientale présente exactement la
pratique inverse : tout ce qu'il y a de plus ‘élevé’ et de plus ‘bas’ est contenu dans le soi (trancendantal). Ainsi,
la valeur de I'atman ou de la nature de Bouddha devient immodérée. En Occident, Dieu est en grande partie
rayé de la carte, et avec lui, la valeur du divin en I'homme tombe également a zéro. Une situation extrémement
dangereuse et critique. L'homme porteur d'une étincelle divine ? Selon les transhumanistes tels que Yuval
Harari, Steven Pinker, Ray Kurzweil, George Church et bien d'autres, "nous" jouerons désormais nous-mémes a



Dieu et, grace a une "machine spirituelle", nous pourrons non seulement "améliorer 'homme" mais méme
"atteindre I'immortalité".

En effet, trop peu ont expérimenté par eux-mémes que la stature divine est la propriété la plus profonde de
leur propre ame. Les gens n'ont rencontré Dieu que dans un monde extérieur a eux, dans les religions, les
églises et les mosquées, mais jamais dans leur propre ame. Les religions ont échoué, complétement, et n'ont
jamais dépassé une fine couche de vernis. Bien sir, la pensée du siécle des Lumiéres y a inlassablement
contribué aussi. Quelle meilleure fagon d'obscurcir I'esprit qu'en rationalisant tout, en ne s'ouvrant qu'a une
explication sans équivoque? Voir aussi mon article ‘Fear For Freedom’ sur https://widoblokland.com/2022-3/

LA VERITE COMME PARADOXE

L'essentiel, cependant, existe dans le paradoxe, la ou la raison est perplexe et ne peut plus rien faire. Et rien
n'est plus paradoxal que le récipient alchimique de notre propre psyché. Nous ne trouvons la certitude que
dans l'incertitude. Mais qui ose, peut vivre avec ¢a sans devenir psychotique ? (Peut-étre y a-t-il la aussi une
petite preuve du bon usage de I'art). Pour ce faire, nous devons renoncer a tout orgueil intellectuel et
reconnaitre I'étroitesse, voire la myopie, de notre propre pensée. Il y a plus que ce que nous, petits humains,
sommes capables de faire, et méme le positiviste-logique le plus invétéré ne peut en nier au moins la
possibilité.

Circumambulatio 2 [La Fleur Dorée] — 2023

C'est ce paradoxe qui a conduit Jung a parler de I'archétype du soi. Un concept "suffisamment déterminé d'une
part pour exprimer |'essence de la complétude humaine, mais suffisamment indéterminé d'autre part pour
exprimer la nature indescriptible et indéterminable de la complétude". Le soi, comme nous I'avons dit, n'a pas
de limite, mais en méme temps, il prend forme dans chaque étre humain. Sans les opposés, il n'y a pas
d'expérience de la plénitude. Tout simplement parce que I'exclusion, l'unilatéralité, ne peut englober la totalité.
D'ailleurs, Jung y voyait |'alchimie comme une sorte de courant sous-jacent par rapport aux ondulations
‘religieuses’ a la surface de notre conscience. Pour ma part, je considere de plus en plus I'alchimie
psychologique ou spirituelle comme une interprétation artistique phénoménale du miracle ineffable de
I'évolution humaine et de la transfiguration spirituelle.

Nous retrouvons un paradoxe similaire dans la déclaration d'Hermeés Trismégisos dans les Tables d'Emeraude :
"Ce qui est en haut est égal a ce qui est en bas et ce qui est en bas est égal a ce qui est en haut". Les opposés
sont unis dans une conjunctio oppositorum. Comme le reflet sur les rives d'un lac tranquille, le plus haut se
reflete dans le plus bas, et vice versa. Il s'agit d'une relation réciproque dans laquelle I'inférieur est a bien des
égards un reflet extrémement faible du céleste. Toutes les traditions spirituelles parlent de la ‘chute’, d'un état
primordial, d'une plénitude bien au-dela de la réalité actuelle, a laquelle 'hnomme semble ne pas avoir acces, ou



dont il semble ne pas avoir les capacités. La réalisation, I'individuation : on l'appelle le trés long chemin, mais il
n'est ‘sans fin’ que pour ceux qui se sont tellement égarés qu'ils ne veulent plus ou n'osent plus croire méme
au chemin.

Simulacrum (1) Le tout ne part pas des fragments — 2022, detail.

L'AME EN TANT QUE MEDIATRICE

Comme indiqué, j'ai tendance a vouloir prendre la feuille, le papillon ou la plume dans les ceuvres Simulacrum
comme des représentations de I'dme, que je considere donc comme un phénomeéne beaucoup plus concret
que le concept d'esprit. Les deux ne sont absolument pas la méme chose. Le philosophe et pédagogue Omraam
Mikhaél Aivanhof (1900-1986) attribue des qualités matérielles a I'ame, malgré son invisibilité. Alors comment
peut-on définir I'ame ? Selon lui, I'ame est "le véhicule qui transporte les éléments du ciel a la terre et de la
terre au ciel." En fait, il considere I'ame comme le médiateur entre I'esprit et le corps qui maintient les relations
entre le monde ‘d'en haut’ et le monde ‘d'en bas’. Ceci est tout a fait conforme a la psychologie jungienne et
aux découvertes les plus modernes dans le domaine de la réincarnation et de la thérapie de régression
(Maarten Oversier, 2021). Aivanhof appelle I'dme I'échelle de Jacob telle qu'elle est mentionnée dans le récit
de la Genese et le long de laquelle les anges montaient et descendaient dans le réve de Jacob : image de la
circulation veineuse et artérielle de I'univers "et c'est précisément I'ame".

Il est remarquable que, selon lui, I'esprit n'ait aucune influence directe sur la matiere. Cela nécessite donc un
médiateur - I'ame - comme instrument que I'esprit utilise pour agir sur le plan physique. L'ame aussi est un
‘corps’ et possede par conséquent une qualité matérielle (tres subtile), sinon elle ne pourrait pas remplir son
réle de médiateur. Selon lui, les gens utilisent le mot "esprit" avec trop de désinvolture. On parle d'esprit
mauvais, d'esprit rusé, d'esprit traitre, alors que I'esprit est absolument exempt de toutes ces tares. En réalité,
nous devrions parler ici de I'intellect, qui peut en effet étre trés rusé. L'esprit, cependant, est le noyau, le
gardien de la vie, et pour cette raison, il doit étre absolument pur, sans défaut.

L'esprit est comme le point fixé par une boussole : une réalité presque imperceptible, sans dimension, tandis
que I'ame est comme la circonférence ; large et vaste. "Pourquoi ? Parce que I'dme doit avoir des réserves
incommensurablement grandes pour nourrir I'esprit". L'esprit est nourri par I'ame. Tout comme un arbre, dont
les branches sont comme des antennes qui s'efforcent de capter les énergies de I'atmosphére, tandis que les
racines font le méme travail dans le sol, notre corps éthérique (souvent appelé double éthérique) s'enracine
profondément dans le corps physique et étend en méme temps ses ramifications dans les régions ‘supérieures’
ou il capte les énergies dont il anime ensuite le corps physique. (Pensez au concept oriental de prana, a I'élan
vital de Bergson ou a /'orgone de Wilhelm Reich). Tout comme un arbre se prétend un véritable alchimiste,
nous, les humains, sommes également des alchimistes : nous convertissons I'énergie spirituelle en matiére,



tout comme nous ‘purifions’ I'énergie spirituelle de notre nourriture pour animer notre corps. Sans cette
énergie spirituelle, vous ne pouvez méme pas bouger un doigt. Dans son imagerie spirituelle claire, basée sur
d'anciennes intuitions gnostiques et sur la philosophie hermétique et kabbalistique, Aivanhov soutient que
I'étre humain physique nait littéralement d'un corps cosmique qui agit comme un utérus, dans différentes
couches telles que le corps mental, astral et éthérique, qui, en réalité, est bien slr un seul processus
interpénétré. Dans I'hindouisme, ces couches ou corps interpénétrés sont appelés koshas.

Simulacrum (1) Le tout ne part pas des fragments — 2022

L'ESPRIT EST LA MATRICE DE TOUTE MATIERE

Pour comprendre la proposition selon laquelle I'dme et le corps d'éther sont tous deux de nature matérielle, il
est essentiel de comprendre que la matiere s'étend bien au-dela des quatre états sous lesquels nous la
connaissons. Les quatre états d'agrégation tels qu' enseignés a I'école ne sont que les quatre états les plus
grossiers de la matiere. Les plasmas, par exemple, occupent une place de plus en plus importante dans la
physique et I'astronomie modernes. Ce n'est pas pour rien que I'on entend dire depuis plus d'un demi-siecle
gue « I'énergie noire » et la « matiére noire » constituent 96 % de l'univers. Le terme ‘éther’, en tant que 5éme
élément, était encore largement utilisé au début du 20éme siecle, pour étre progressivement ‘rayé’ par la suite
en raison de son invisibilité et de son intangibilité. Dans I'ésotérisme, les notions d'éther vital et d'éther de
lumiére sont courantes comme autre fois. Méme Maxwell, auteur des célébres équations de Maxwell (lois de
I'électromagnétisme), supposait I'existence de I'éther - mais pas en tant que concept matériel. Les champs de
torsion sont bien courantes en la physique moderne. Il est donc peut-étre encore plus important, pour une
bonne compréhension, de se rendre compte que les termes matériel et immatériel (ou spirituel) ont depuis
longtemps fait leur temps. Le physicien quantique Erwin Schrodinger disait déja que rien ne peut étre qualifié
de purement matériel, et qu'il n'existe rien qui puisse étre considéré comme totalement immatériel. Toute
action (je rappelle ici une fois de plus le mot grec enerchei) est une agissement de quelque chose dans quelque
chose; bref, un flux. Ici, la science a la limite du (in)tangible revient nécessairement les mains vides. Ici, une fois
de plus, la merveille illimitée de tout ce qui est s'ouvre.

Dans notre propre cas, I'existence humaine, du moins I'ésotérisme I'enseigne, le ‘point de contact’ de
I'efficacité divine dans I'hnomme se trouve littéralement au sommet du ventricule droit : I'indestructible
‘étincelle divine’ (Seelenfiinklein) de notre étre. " Aucun feu ne peut le briler, I'eau ne peut le mouiller, I'air ne
peut le sécher. Aucune fléche ne peut le pénétrer et aucune épée ne peut le fendre", dit la Bhagavad Gita. Tat
tvam asi ; CELA tu es : germe indestructible de lumiére et Conscience sans dimension.



"I n'y a pas de matiere en tant que telle - I'esprit est la matrice de toute matiére".

(...)

"Toute matiere n'a pour origine et n'existe qu'en vertu d'une force qui met en vibration la particule d'un
atome et maintient ensemble ce systéeme solaire le plus infime de I'atome.

Nous devons supposer derriere cette force I'existence d'un esprit conscient et intelligent. Cet esprit est
la matrice de toute matiére."

[Max Planck]

Circumambulatio 2 [La Fleur Dorée] — 2023
*) Note : Quelques notes plus anciennes concernant des travaux de miroir antérieurs :
Rien dans ce monde ne peut étre séparé de son environnement.
L'espace est un concept vide qui n'a pas d'existence réelle propre, quelle qu'elle soit.

Tout ce qui existe, c'est la réalité physique et spatiale - étre ‘dans le monde’. Notre présence n'est pas
dans 'espace, mais elle est spatiale. Les choses ne se trouvent pas dans un espace, mais sont spatiales.
En d'autres termes, la réalité se déploie comme un espace-temps, sans rien révéler de son origine.
Avec la sculpture, nous sommes présents (...) Grace a ces sculptures ‘hétérogénes’ - qui ne
fonctionnent comme telles que dans le contexte de leur environnement donné - I'espace se déploie ;
I'objet est présenté comme s'il était placé ‘hors de lui-méme’ dans I'ensemble de I'espace qui finit par
I'absorber. Ces sculptures ne montrent pas de c6tés ou de vues spécifiques différents, mais
deviennent a chaque fois une image différente, en synchronisation avec le déplacement de notre
propre point de vue. Elles deviennent explicitement dépendantes de nous et sont elles-mémes une
partie inséparable de notre propre présence.

[1994]

(...) cependant, les miroirs renvoient tout ce que vous voyez sur vous-méme, ils vous font garder a
I'esprit que c'est vous-méme qui regardez a ce moment précis, de ce point de vue spécifique. lls
renvoient tout a soi-méme. Un miroir est I'image éphémeére ultime, le néant infini. Ce qu'il montre
n'est montré qu'en réponse a notre propre regard, a la direction que prend notre propre esprit a ce
moment précis.

[1998]



La Fleur Dorée [opus alchymicum], 2023, detail.

En outre, je pourrais faire référence a mes nombreux autres travaux non mentionnés dans cet article,
utilisant (principalement) des miroirs convexes ou concaves. Je mentionne ici les titres :

For Your Eyes Only,

Corpus Christi (I-1V),

Different Ways Of Arranging Trays (I-VIl),

Rear View Mirror Jungle,

Ecliptique [La Vie Est Un Réve, Moi Un Miroir],

Le Rien Est Immense,

Seeing Without Eyes,..., Walking Without Legs,

Tat Tvam Asi (I-1V)

L’Eveil de Magritte [Et In Arcadia Ego]& Actaeon [Et In Arcadia Ego],
L’Atelier Et Au-Dela,

Constellations Célestiéles (I-V),

Eye For A Tree (I-V),

A Shot In The Dark,

Mimesis,

Avidja,

Ik Ben Nooit,..., Integendeel Daar,

A Line Made By Walking,

It Is Yourselves You See And What You Are,

The Science Deception.

Etude pour Vesica Piscis - 'Son Apparition est une Disparition'.

Pour plus de notes sur I'utilisation des miroirs, voir mes deux livres NETI NETI - 2019 et ABSENCE
PRESENCE - 2021.

© Wido Blokland, 2023. www.widoblokland.com



