
1 

 

 

Rondzingen van de tijd – deel 1 

 

Zoals de hemellichamen hun banen trekken, zo trekt de wezenskern van de mens haar baan door de 

stoffelijke wereld. Het doel van die ontwikkelingsreis is bewuste eenwording van het geestelijke principe in de 

mens met zijn oergrond, met de goddelijke intelligentie of goddelijke waarheid. 

[Erich Kaniok, De grote ruimte, essay over Giordano Bruno, 2002* 1] 

 

 

1.  De diagnose: ziek onder de scalp 

 

Lijdt de wereld aan een innerlijk rondzingen? Kunnen wij elkaar niet meer verstaan, ondanks of juist dankzij de vloed 

aan ‘data’ binnen de huidige informatie-maatschappij? Laten wij zelfs de antwoorden op pregnante vragen omtrent 

leven en bewustzijn maar liever over aan anderen, zoals daar zijn ‘deskundigen’? Kennis, deskundigheid, verstand 

van zaken hebben, is een mooi goed. Toch rijst bij nadere beschouwing al gauw de vraag: wat is zij nog waard in een 

tijd van collectieve informatie-overload, massa-hypnose (media) en een uitgehold kapitalistisch systeem waarbinnen 

de ‘deskundigheid’ zichzelf verrijkt maar waarvan tegelijkertijd de meesten slaaf zijn? 

 

Of biedt het huidige moment in de tijd, dit cruciale tijdstip binnen de menselijke en planetaire evolutie, juist een 

ultieme kans om de rekening op te maken van duizenden jaren van ‘beschaving’? Klinkt ergens diep vanuit de 

kosmische ether een indringende oproep aan ons door om juist nu de boeken op te maken, lering te willen trekken, 

om daarmee misschien tot de conclusie te moeten komen dat het de hoogste tijd is om op eigen benen te gaan 

staan, afstand te nemen van allerlei bedrieglijke vormen van deskundigheid en zogenaamd noodzakelijke autoriteit, 

om nu eindelijk eens zélf deskundig te worden, soeverein, heel, vrij, slechts verbonden met en door de totaliteit van 

leven en kosmos?  

 

Verlies aan deskundigheid  

  

Waar iemand enkele generaties terug nog de tijd kreeg om te studeren, en daarmee de mogelijkheid  om zich zijn 

onderzoeksgebied eigen te maken, er in te groeien en zo zijn eigen weg te kunnen vinden, nu is langer dan 5 jaar 

studeren volledig uit den boze. Wie daar toch een jaartje langer voor nodig heeft gaat zwaar betalen, want vanaf 

heden wordt kwaliteit definitief als te duur aangemerkt. Snelheid, daar komt het op aan en daarom dient men 

uiterlijk vanaf het 27
e
 levensjaar aan te sluiten op de maatschappelijke productielijnen. Het onderwijs, zelfs aan de 

universiteiten, is vervlakt tot een kennisdictatuur, waar het gedachteloos hersenspoelen tot universeel principe lijkt 

te zijn geworden. Al vanaf het vierde levensjaar wordt de aanstaande wereldburger handig voorbewerkt en gekneed 

om binnen de mallen der maatschappelijke normering ingepast te kunnen worden.  

 

Het klassieke opdreunen van tafels en eindeloos schoonschrijven is weliswaar vervangen door pedagogische 

spellletjes met plaatjes erbij, iedere wiskundesom binnen het middelbaar onderwijs opgeleukt tegen een ‘praktische’ 

achtergrond om haar toepasbaarheid te suggereren, feit is echter dat het met die toepasbaarheid droevig gesteld is, 

door Michael Moore in diens film “Kapitalism, a love story” (2009) op schokkende wijze aangetoond. Begaafde 

jongeren die uitblinken in wiskunde, kunnen na hun doctoraat een baan vinden in het bankwezen of bij Wallstreet, 

om door middel van geavanceerde formules datgene wat voorheen nog illegaal was, binnen het domein der 



2 

 

legaliteit te trekken, zodat nóg slimmer geld verdiend kan worden met stock-opties, beleggingen, woekerrentes, 

pensioenfondsen en investeringen in oorlog. Waarom wordt aan onze jongeren op school zo weinig geleerd van de 

schoonheid en universaliteit van het getal Pi, de Phi-ratio of de reeks van Fibonacci en de innige relaties tussen 

natuur, muziek en geometrie, om maar iets wiskundigs te noemen, hoewel ik moet toegeven dat het daar in eerste 

instantie niet erg naar klinkt.  

 

Wereldburger  

 

Holland is en blijft een ellende. Wie hier op de grond stampt, zakt weg in de modder. 

[Hendrik Marsman, 1899- 1940] 

 

De huidige mens is niet alleen onkundig geworden als het erom gaat een nieuwe stekker aan een snoer te zetten (de 

meeste stekkers zijn ‘gevulkaniseerd’ en kunnen niet eens worden gemonteerd of gedemonteerd), - hij is 

langzaamaan onkundig op ieder gebied, behalve natuurlijk als het gaat om de beheersing van Excel, Powerpoint, 

Auto-Cad of de instellingen van zijn cruise-control, GPS, iPhone en iPad (deze laatste doet het tegenwoordig ook leuk 

op scholen voor de tekenles; goed voor de ontwikkeling van de motoriek en creativiteit). De moderne mens weet 

niet meer wat hij eet of drinkt, hij denkt even fragmentarisch en onsamenhangend als de berichtgeving in de media, 

praat en gaat gekleed als de fetisjen van TV en billboards, doet wat hij geacht wordt te doen, gaat ter werke en ter 

kerke (gokpaleis, optiebeurs, uitmarkt of WK), betaalt zijn rekeningen en hypotheek, maait wekelijks het gazon, 

ontspant op gezette tijden in sportschool of recreatiepark, maar van binnen heerst een schrijnende leegte. Innerlijk 

verdoold, de geest verknipt, het denken verward, het gevoel afgestompt en de ziel schreit voort.   

Sommigen proberen het nog: zetten een ‘authentieke’ tipi in hun achtertuintje midden in de stad, volgen maar weer 

eens een spirituele ‘cursus’ om aan het zeurende gevoel tegemoet te komen dat er toch iets ‘geleerd’ moet worden. 

De principes van eeuwige bijscholing, omscholing of herscholing zitten er diep in bij de mensen. Niet dat we er veel 

wijzer van worden, maar het houdt de boel wel in beweging, houdt de leegte buiten de deur. En anders staat altijd 

nog de mogelijkheid van outdoor vakantie en lastminute vlucht langs Nazca-lijnen of Titicaca-meer er voor garant 

om nooit in de stilte bij zichzelf aan te hoeven komen.  

 

De huidige mens houdt zichzelf eindeloos voor de gek, meent nog steeds over alles mee te kunnen en vooral móeten 

praten, want wie geen mening heeft, telt niet mee in een mondige, mondaine, mondiale wereld. Een hele mond vol. 

De schreeuwerige media en politiek  vormen in wezen de veruitwendiging  van een innerlijke onrust die zichzelf 

wanhopig ervan probeert te overtuigen een moderne, zelfbewuste wereldburger te zijn. 

Hoe meer de mens zichzelf heeft weggeschonken aan uiterlijke vormen van autoriteit en deskundigheid, hoe weliger 

de meningen tieren ter compensatie van een innerlijke leegte. Zie hier een diepere reden achter het succes van de 

telecomindustrie in de vorm van met name hyves, face-book, twitter en you-tube.  

 

De vervanging van waarheid door het geloof in wetenschap en techniek 

 

De tao die kan worden onderricht 

Is niet de eeuwige Tao 

[Lao Tse, Tao Te Ching, 1] 

 

Waarheid is in onze tijd een begrip geworden dat tot het domein van wetenschap gerekend wordt. Hoe heeft het zo 

ver kunnen komen? 

De werkelijkheid, het leven, is toch een totaliteit, een flux waarin alles aanwezig is. De totaliteit waar wij allen deel 

van uit maken is één grote beweging. Die kan niet worden opgesplitst. Wat de taoïsten de Tao of Dao noemen, kán 

niet worden genoemd.  

Wetenschap begint, waar de eenheid wordt verbroken, en daarmee het verlies van waarheid. De grote 

mensenvergissing is dan ook wetenschap en waarheid als synoniemen te beschouwen terwijl zij in werkelijkheid 

elkaars tegenpool zijn. De waarheid ligt altijd open, is altijd onbekend, helder en fris als de morgendauw, eenvoudig, 

moeiteloos, subtiel, fijn, beslist, maar met geen mogelijkheid te grijpen. ‘De subjectiviteit is de waarheid!’ riep de 

Deense filosoof Soren Kierkegaard reeds uit *2). Waarheid komt nooit uit een boek, laat staan van stenen tafelen. De 

verstening van het woord heeft menige geest gedoofd, terwijl waarheid alleen het levend resultaat van eigen 

ervaring kan zijn. Ze kan nooit 3 x empirisch ceterus paribus worden herhaald, want ervaring is uniek en iedere 



3 

 

ervaring eenmalig. Hoewel wetenschap een uiterst boeiend spel kan zijn, voor waarheidsconsumptie is zij ten ene 

male niet geschikt.  

 

Beweisen läst sich nur das Triviale, das Höhere aber läst sich anweisen. 

[Martin Heidegger] 

 

De Tao kan alleen door eigen ervaring worden gekend. De werkelijkheid van het leven bevindt zich op een strikt 

individueel pad dat voor iedereen uniek en daarom onnavolgbaar is. Een levend pad dat de mens alleen zelf kan 

gaan. Geen leraar, geen goeroe, geen deskundige kan hem daarin voorgaan. 

 

Ervaring is iets heel subtiels en beweeglijks, denken is dat niet. Denken is lineair en verloopt letterlijk rechtlijniger en 

daarmee hoekiger. Tao is wetenschap noch kunst, want wetenschap is een massa-fenomeen, een publiekelijk, want 

in wezen openbaar gebeuren. Wetenschappelijk onderzoek moet traceerbaar zijn, navolgbaar. Om controleerbaar te 

zijn moet de wetenschap de dingen telkens fixeren. Dat de waarheid ons juist nadert waar het mysterie (geheimenis, 

versluiering) gevoeld wordt, waar het leven zich in al z’n ondoorgrondelijkheid aandient, in plaats van te worden 

opgesloten in axioma’s, definities (Lat. de-finere=begrenzen, bepalen, beperken), paradigma’s en conclusies (Lat. 

con-cludere=afsluiten, opsluiten, ten einde brengen), betekent dus beslist niet dat de waarheid iets vaags en 

relatiefs zou zijn. Waarheid is gewoon een begrip dat in de wetenschap niet thuis hoort. Werkbaarheid oke, maar 

waarheid, nee, dat gaat echt te ver. 

 

De wetenschappelijke methode 

 

Intellect is de vrijheid en de moed om gebieden te onderzoeken waar anderen zich niet wagen.  

[anoniem] 

 

In de praktijk echter blijkt De Wetenschappelijke Methode naast de Euro en de Dollar echter nog altijd goed voor 

plaats drie binnen de tegenwoordige Heilige Drievuldigheid. Waar Friedrich Nietsche nog vrolijk de spot dreef met 

het denken van zijn tijdgenoten in diens ‘Fröhliche Wissenshaft’, nu zijn de gevolgen van de verafgoding van de 

imponerende resultaten van wetenschap en techniek veel gevaarlijker. Tegenwoordig zitten we opgescheept met 

hele eskaders levensgevaarlijke nano-technologen, gen-technologen en cyber-logen, aangestuurd en gefinancierd 

vanuit diverse loges, maar die ieder gevoel voor de Logos (Geest, natuurlijke orde, Kosmos) hebben verloren in hun 

grenzeloze speelwoede met super deeltjesversnellers die aan de lopende band micro-zwarte gaten produceren als of 

het niets is (European Centre for Nuclear Research, kortweg CERN). Zijn wetenschappers dan nog net zo gek als ten 

tijde van de eerste atoomproeven in de Stille Oceaan? Genialiteit en toerekeningsvatbaarheid gaan niet automatisch 

samen, net zo min als het hart op de juiste plaats dragen. Misschien is dat laatste bij veel wetenschapsmensen ook 

niet zo heel verwonderlijk wanneer je bedenkt dat zij vooral binnen de zône van het het cranium actief zijn.(zie 

Ashley:de digitale engelbewaarder*3) ‘Ziek onder hun scalp’, zo had ongetwijfeld de diagnose van Geronimo kunnen 

luiden. 

 

Overal zien we de rampzalige en onontkoombare uitwerking van dit langdurige aanhouden van kokervisies en 

blindstaren door te veel verschillend gekleurde brillenglaasjes welke allen onder de gemeenschappelijke noemer van 

de Wetenschappelijke Methode geschaard gaan. Voor ieder probleem, wetenschappelijk of maatschappelijk, lijkt 

een – aparte - specialist noodzakelijk. Overal moet eerst een deskundige bij gehaald worden, omdat niemand het 

blijkbaar zelf meer weet of durft te weten. Deskundigen weten het zelf ook niet meer, en vliegen elkaar steeds vaker 

in de haren. 

 

De moderne wetenschappelijke cultuur is een complex web geworden van vele hooggespecialiseerde disciplines, zo 

schrijven Christopher Knight en Alan Butler in hun studie omtrent de oorsprong van de maan. “Weinig geleerden 

hebben tegenwoordig de gelegenheid om het grotere geheel te zien – om patronen te vinden die onverwacht 

zouden kunnen bestaan als ogenschijnlijk niet met elkaar verband houdende gegevens samen worden gebracht. 

Men moet bedenken dat het verschil tussen een grote doorbraak en helemaal niets gewoon de invalshoek van de 

waarneming kan zijn” *4) 

De tijd dat de mens zich niet alleen in de diepte ontwikkelde maar tevens in de breedte lijkt voorgoed voorbij. De 

Artes liberales, of vrije konsten, zoals deze ten tijde van de Middeleeuwen werden beoefend (zie o.a. de kathedraal 

van Chartres) gaan in wezen terug op het oude Griekenland. Het woord schola betekent eigenlijk ‘vrije tijd’. (moet je 



4 

 

eens op school vertellen) De ‘aristoi’ beoefenden kunst, wetenschap en wijsbegeerte niet om ervan te leven, maar 

als vrije mannen. Ook in de Renaissance is volop sprake van uitwisseling en wederzijdse beïnvloeding tussen 

wetenschap en kunst; niet zelden waren wetenschappers tevens kunstenaar en omgekeerd. Leonardo da Vinci is 

hiervan waarschijnlijk wel het beroemdste voorbeeld. Misschien was Robert Hooke, een 17
e
 eeuws baanbrekend 

uitvinder, specialist op het gebied van de microscopie, natuurkundige, architect, astronoom, bioloog en tevens 

kunstenaar wel een van de laatsten in zijn soort. 

 

Verlies van eigen kunnen en het gevaar van deskundigheid 

 

Slechts weinigen staan stil bij wat de onvermijdelijke uitkomst van dergelijke ontwikkelingen zou kunnen zijn, 

wanneer wij ons bij alles in het leven blijven beroepen op de ‘enge’ deskundigheid van de specialist. Wat als de 

specialist het mis heeft? Wat indien hij, zonder het zelf te beseffen het slachtoffer is van zijn eigen steeds nauwer en 

beperkter wordende blikveld? Het reeds eerder geschetste scenario van the blind leading the blind is dan plots niet 

meer zo ondenkbeeldig, maar harde realiteit geworden.  

 

Wanneer we tot slot ter verduidelijking van deze stelling de blik richten op bijvoorbeeld het domein van de 

gezondheidszorg, dan kunnen we de al even absurde als totaal ongeloofwaardige toename van het aantal kinderen 

met ADHD hiervan wellicht een actueel en herkenbaar voorbeeld noemen. Wie enige distantie in acht neemt krijgt 

haast het gevoel hier met een moderne uitvinding van doen te hebben. ‘Deskundige’ inventiviteit dus. En omdat 

niemand lijkt te weten waar het werkelijk om gaat, - het predikaat ADHD is tenslotte voldoende duidelijke 

etikettering -, en bovendien geen mens nog bijsluiters leest, niemand tijd heeft om zich in het fenomeen werkelijk te 

verdiepen, laat staan in het ‘lastige’ kind, is het wel zo prettig dit aan een externe autoriteit in de vorm van een 

deskundige over te laten. Snel en gemakkelijk. De psychologie, die al sinds Pavlov en Adler aanzienlijk gestoeld is op 

natuurwetenschappelijke en mechanistische veronderstellingen, - tegenwoordig ook nog gevoed door dogma’s 

vanuit neurologie, pharmacie en genetica, waarbij bovendien menig wetenschapper het bewustzijn nog altijd in de 

hersenen hoopt aan te kunnen treffen -, raakt langzaamaan overvol van dergelijke moderne uitvindingen. 

 

Alleen al binnen het kader van dit voorbeeld, - ons denken over ziekte en gezondheid, - zien we dat het aantal 

diagnostiseringen alsmaar toeneemt, terwijl oplossingen en werkelijke gezondheid uitblijven. Ieder afwijkend gedrag 

ten opzichte van uiterst twijfelachtige normeringen lijkt te kunnen worden bestempeld als een probleem of zelfs als 

een ziekte, wanneer wij de ‘deskundigen’ blijven geloven. Paradoxaal genoeg neemt ondanks de vooruitgang in 

medische kennis het aantal zieke mensen wereldwijd dramatisch toe.*5) Ongetwijfeld mede te wijten aan zuiver 

technologisch en stoffelijk denken, hoewel de met deze materialistische visie samenhangende faktor van wat een 

enorme big bussiness genoemd mag worden, niet mag worden onderschat; wereldwijd wordt per slot van rekening 

het meeste geld verdient aan gezondheidszorg.*6)  

 

2. De remedie: stilte binnen het cranium 

 

Giordano Bruno en het stilzetten van de tijd. 

 

Yogas citta-vrtti-nirodhah  ~  Yoga is het stilzetten van de wijzigingen van het denken. 

[Yoga Sutra’s, Patanjali. Dl1, sutra 2] 

 

 

Is het mogelijk voor een mens om de waarheid in zichzelf te vinden? Schuilt de echte wijsheid niet gewoon in het 

binnenste van eigen huis, het innerlijk sanctum? Na alle fragmentatie in het denken, manipulatie van kennis, leugens 

binnen de wereld van media en politiek, na de meeste oorlogen ooit, gevoerd in deze tijd (…), zou het mogelijk zijn 

om onszelf weer enigszins bijEen te vegen? Of durft niemand hier meer openlijk in geloven? Is het überhaupt een 

geloof om te beweren dat alles Een is? 

 

Tijd voor integratie, reïntegratie dan wel herintegratie? Wellicht een synergetische heroriëntatie dan? Het doelloos 

rondzingen moet nu maar eens afgelopen zijn. Laat de wanklanken en holle echo’s van de huidige wancultuur voor 

eens en voor altijd verstommen. Lal en bral niet langer mee met eeuwig dezelfde gekopieerde riedeltjes, Menig 

mens heeft weinig meer dan een flinke kater over gehouden aan deze dolgedraaide wereld. Ontwikkel je hoogst 

eigen geluid, je unieke toon. Hoogste tijd voor het stilzetten van een dolgedraaide tijdklok, die allang niet synchroon 



5 

 

meer loopt met de harmoniewetten van de kosmos. De golfstroom in de Golf van Mexico is al stilgevallen, wanneer 

volgen wij? Het kan en mag zo niet langer doorgaan op deze planeet. ‘Genoeg is genoeg!’, zo sprak reeds een van de 

grootste revolutionaire leiders aller tijden, beter bekend als ‘de’ Boeddha. Volgens de Verhevene lijdt de mensheid 

maar aan één ziekte; die van onwetendheid (avijja). Is een grondige Umwertung aller Werte in deze tijd nog 

mogelijk? Van een terra pestifera (Aarde van pestilentie) naar een terra lucida (Aarde in licht hersteld). Wat mij 

betreft: let’s roll! 

 

Want zoals de mens die het Ene niet begrijpt, niets begrijpt, zo begrijpt diegene alles die het Ene waarachtig 

begrijpt; en wie de kennis van het Ene nadert, nadert de kennis van alles. 

 

Zo eenvoudig kan het dus ook. Op hermetische wijze en met een haast ontstellende  logica nadert de 16
e
 eeuwse 

filosoof, kosmoloog en mysticus Giordano Bruno de onloochenbare waarheid dat alles Een is. Mystiek wordt hier van 

alle mistigheid ontdaan. 

 

Want indien je spreken wilt van een deel van het oneindige, dan moet je dat bestempelen als oneindig, en als 

het oneindig is, valt het één zijn samen met het Al; en dus is het universum één, oneindig en ondeelbaar. 

 

Binnen het oneindige is er geen sprake van een groter of kleiner deel, want willekeurig welk groter deel 

benadert de afmeting van het oneindige niet meer dan willekeurig welk kleiner deel. 

 

Je kunt de proportie, gelijkenis, eenheid en identiteit van het oneindige niet dichter benaderen als mens dan 

als mier, als ster niet meer dan als mens, want men benadert dit zijn niet meer als maan of als ster dan als 

mens of mier, aangezien er in het oneindige geen verschil is tussen deze dingen. 

 

En als deze dingen in het oneindige niet van elkaar verschillen, niet anders zijn en geen soorten zijn, dan volgt 

daar noodzakelijkerwijs uit dat ze geen aantal hebben en dat het universum dus, nogmaals, één en 

onbeweeglijk is. 

[Giordano Bruno. Over de oorzaak, het beginsel en het Ene. In: Italiaanse Dialogen, Ambo, Amsterdam 2000, 

pp102-103] 

 

De hoogste tijd om deze Italiaanse denker uit de renaissance, - door de filosoof Hegel vergeleken met een komeet 

die over Europa raasde -, bij de staart te grijpen en bovenal toe te passen in ons eigen leven en denken. Bruno 

schenkt met zijn denken aan een ieder diens goddelijke kernkracht terug, welke de mens toendertijd ontstolen was 

door de Kerk, en vandaag de dag ook door wetenschap, media, politiek, opvoeding en andere mindcontrol 

mechanismes. Aangezien alles Eén is, huist de goddelijke potentie voor alles in onszelf. Er bestaat niet zoiets als de 

helft van de oneindigheid. Iedere denkbeeldige helft zou eveneens volstrekt oneindig zijn. ‘Men kan geen millimeter 

van oneindigheid afhalen en zelfs die millimeter zou dan oneindig zijn, want er is maar één oneindigheid.’*7) Zelfs 

het kleinste stukje oneindigheid is en blijft oneindig! 

 

Het is door de werking van kenprocessen van het bewustzijn dat de veelvuldigheid en veelvormigheid werkzaam 

wordt, omdat wij nu eenmaal 3-dimensionaal denken met onze hersenen, maar oneindigheid zelf is geen 

verschijnsel. Oneindigheid is iets absoluuts. Oneindigheid is de oer-grond of ongrond (Ungrund). Anders 

geformuleerd: oneindigheid is God.  

 

God, Eeuwigheid, Kosmos, tijd, wording en vergankelijkheid. God brengt de Eeuwigheid voort. De Eeuwigheid 

de Kosmos. De Kosmos de tijd. De tijd wording en vergankelijkheid (…) Zo is dan de Eeuwigheid in God, de 

Kosmos in de Eeuwigheid, de tijd in de Kosmos, de wording in de tijd.(…) De bron dan nu van alle dingen is 

God. 

 [Hermes Trismegistos, Corpus Hermeticum, H.1: De Geest spreekt tot Hermes] 

 

Indien alles oneindig is, is de oneindigheid letterlijk over-al. Hoewel de oneindigheid noodzakelijkerwijs geen 

middelpunt kent, kun je met evenveel recht stellen dat het middelpunt overal is. Dit is het werkelijk revolutionaire 

van Bruno: ergens ben ik nergens, ergens ben ik overal.*8) 

 

 



6 

 

De eerste vrede, die het belangrijkst is, 

is de vrede die neerdaalt in het hart van de mensen 

als zij zich hun verbondenheid realiseren, 

hun één zijn met het universum en alle kosmische krachten, 

en als zij beseffen dat in het middelpunt van dat universum 

Wakan-Tanka (het Grote Mysterie) woont 

en dat dit middelpunt werkelijk overal is; 

het is in ons allemaal te vinden. 

[Black Elk, Oglala Sioux, Dakota, 1948] 

 

En dat dit middelpunt werkelijk overal is… Giordano Bruno is een van de grote vertolkers van de enig werkelijke 

revolutie, nl. de weg naar volledige innerlijke souvereiniteit en bevrijding van alle machtsstructuren. En dat geldt niet 

voor Nicolaus Copernicus, wiens werk De Revolutionibus Orbium Coelestium – over de cirkelbewegingen der 

hemellichamen- enkele jaren voor Bruno’s geboorte in 1543 was verschenen. De ideeën van Copernicus betreffen 

nog altijd een eindig universum, d.w.z. een universum met een middelpunt. Niet zozeer een revolutie dus maar een 

verschuiving van het ene centrisme naar het andere, nl. van geocentrisme naar heliocentrisme (geo= aarde, 

helios=zon) Hoewel schokkend genoeg voor die tijd, en het is een wonder dat Copernicus het er levend vanaf heeft 

gebracht, ondanks het gegeven dat hij zijn werk pas postuum liet publiceren.  

Overigens was de opvatting dat de planeten om de zon draaien al meer dan 4000 jaar vóór hem gemeen goed. In 

tegenstelling tot wat algemeen wordt aangenomen, heeft er wel degelijk een degeneratie van kennis 

plaatsgevonden en is veel oude wijsheid en kennis in vergetelheid geraakt en verloren gegaan, om pas eeuwen of 

millennia later te worden herontdekt. Zo is bekend dat Pythagoras, stichter van een van de oudste der Griekse 

wijsheidsscholen, veel van zijn kennis uit Egypte ontving.*9) Solon (6
e
 eeuw v. Chr.), historicus en Griekse geleerde 

waarover Plato in diens Critias verhaalt, stelde dat de Grieken nog zo jong zijn, en dat er zeker zo’n 8000 jaar 

geschiedenis reeds op hen neerkeek. Diverse onderzoekers hebben herhaaldelijk melding gemaakt van hun sterke 

vermoedens dat de grote piramide van Cheops alsmede de Sfinx mogelijk zo’n 15.000 jaar oud zouden zijn. Er zijn 

nogal wat redenen die vragen om nader onderzoek en een mogelijk grondig herschrijven van de 

geschiedenisboekjes.*10)  

 

A paradigm-shift does not happen because scientists change their minds,  

but because the old scientists die out.  

[Ervin Lazslo] 

 

Een ander voorbeeld betreft de Soemerische kleitabletten. Zo is op een tablet met het catalogusnummer VA1243 

van het Staatliches Museum te Berlijn ons zonnestelsel volledig correct en op schaal afgebeeld. In het midden de 

zon, met daaromheen – in de juiste volgorde en grootte – de planeten. Er is zelfs nóg een planeet weergegeven op 

het tablet, waarover in deze tijd nogal wat te doen is. Mogelijk is het nog slechts een korte tijdspanne van 

afwachten, voordat we hier allemaal meer kennis van kunnen nemen. Binnen het kader van dit artikel volstaat 

echter de notie van herontdekte kennis na een intermezzo van bijna 5000 jaar.  

 

De verschuiving van geocentrisme naar heliocentrisme ten tijde van de Italiaanse Renaissance was dus allerminst 

een nieuw idee. Bovendien lijdt de Copernicaanse gedachte zoals we zagen nog altijd aan het euvel om iets centraal 

te willen stellen in dit universum. In de kern nog altijd een verkapt egocentrisme. Vergelijk voor de grap de woorden 

ego en geo. Zij lijken toch verdacht veel op elkaar. Een egocentrisme dat de moderne wereld haar dramatisch 

uiterlijk heeft verleend en nog altijd werkzaam is, ondanks de explosie richting het nihilisme sinds Nietsche’s 

Umwertung aller Werte. Ook dat bleek geen ware revolutie, maar een verschuiving naar een andere vorm van 

negatief zelf-geloof, een negatieve vorm van egocentrisme. De eerdere vorm was het overbekende zonde- en 

schuldbesef, levend onder een toornige God. Door Nietsche, en met hem door de latere existentie-filosofie kwam 

daar geleidelijk een ander negatief geloof voor in de plaats, dat vrij baan heeft gegeven aan de opmars van 

wetenschap en de daaruit voortvloeiende technologie. De mens als (hopeloos) stofje in een doelloos heelal 

bestaande uit louter toevalligheden. 

Een fenomenaal recept voor gewetenloos en onverantwoord gedrag en daarmee voor planetaire vernietiging. Ecce 

homo et quod erat demonstrandum, en al dat soort dingen; de mens heeft het weer eens prachtig aan zichzelf 

bewezen.  

 



7 

 

Wat eeuwig is, is nooit geboren en kan nooit sterven 

 

Bruno werd niet verstaan, wel gehoord en verhoord en uiteindelijk geëxecuteerd.  

Het opblazen van het ego, - hetgeen de onbetwistbare implicatie is van zijn denken-, is iets wat binnen het huidig 

wereldbewustzijn langzaam begint te ontwaken. Pas met de positieve omvorming: ik ben het Al (alles), het Tat Tvam 

Asi of Dát Zijt Gij, waarvan de 4000 jaar oude Veda’s al gewag maken,- doch niet naar naam en vorm (nama-rupa) 

maar wel als onveranderlijke bewustzijnskern, - pas dan wordt de mens boven zichzelf uitgetild richting Hoger 

Bewustzijn. 

 

 

Wat eeuwig is, is nooit geboren en kan nooit sterven. 

We verwarren verschijnselen met de werkelijkheid. 

Verschijnselen zijn per definitie eindig. 

Wat is het dat steeds opnieuw verschijnt? 

Als je het niet kunt vinden, geef je dan onvoorwaardelijk over 

aan dat wat aan alle verschijnselen ten grondslag ligt, 

- dan blijft alleen de werkelijkheid over. 

[Ramana Maharshi] 

 

Waarom hebben we daar toch zo’n moeite mee? Hoe komt het dat de meesten onder ons zo sterk vast houden aan 

een (veelal) niet al te positief zelfbeeld? Want onder alle bravour van de wereld, onder alle vertoon, imago, status en 

positie schuilt juist de diepe overtuiging van het tegendeel. Het gevoel niet genoeg te zijn, zoals je bent. Niet van 

voldoende waarde, niet sterk genoeg, niet goed genoeg of niet mooi genoeg. Met een schier oneindig aantal 

varianten op dit centrale thema van een negatief zelfgeloof. 

  

Negatief zelfgeloof en negatieve conditionering – niet meer in het goede geloven, noch in jezelf, noch bij een ander, 

noch ten aanzien van de wereld -, hangen vanzelfsprekend nauw met elkaar samen. De meeste mensen op deze 

planeet lijden op de een of andere manier en op heel diep nivo aan een gevoel van fundamentele zelfafwijzing, 

hoewel dit in meeste gevallen volledig onbewust plaats vindt.  

Als een klein kind staat te springen van enthousiasme (en-theos= in-god), en inderdaad nog volop ‘hemelt’, het ego 

nog slechts in geringe mate gestalte heeft gekregen, dan is dit kind niet in staat om onderscheid te maken tussen 

rondspringen door de kamer (wordt met plezier ontvangen door de ouders) en rondspringen bovenop het 

gloednieuwe bankstel van Ikea (opeens vinden pappa en mamma het helemáál niet zo leuk meer) Vanuit oogpunt 

van het kind een volslagen onbegrijpelijke situatie, waarbij het de afwijzing in al zijn verwarring volledig op zichzelf 

zal toepassen. Het is voor het kind niet mogelijk onderscheid te maken tussen wat het doet en wat het is. 

Zelfafwijzing is het gevolg. *11) 

 

Zie hier de geboorte van ogenschijnlijk volkomen ‘onschuldige’ trauma’s, die echter grote gevolgen hebben. Afgezien 

van expliciet traumatische ervaringen, machtsmisbruik van ouders, leraren of instituties, onverwerkte ervaringen uit 

vorige levens, de eindeloze doorwerkingen van reeds gestreden oorlogen en talloze andere mogelijke factoren die 

de mens in een gevoel van isolement, verlorenheid en afgescheidenheid werpen, ontkomt bijna niemand in zijn of 

haar jonge leven aan dergelijke gebeurtenissen als in bovenstaand scenario van het kind en de bank werd 

beschreven. 

 

De innerlijke parel 

 

In een maatschappij waarin de macht zodanig abstract is geworden dat het niet meer overwonnen kan 

worden, een maatschappij waarin de grootste angst die door mensen gevoeld wordt eenzaamheid is, en niet 

vervreemding, daar wordt het zich conformeren aan de geldende norm ervaren als het genieten van het ‘erbij 

horen’. 

[Jaques Attali, Noise: The Political Economy of Music, 1985. Oorspronkelijke tekst uit 1977. Uit: Anonymous, 

De komst van de transitie, 2009, pp 63-64] 

 

Jaques Attali was de belangrijkste adviseur van de voormalige Franse president Francois Mitterand en tevens 

oprichter van de ‘European Bank for Reconstruction and Development’. Een politiek top-adviseur die meer dan 



8 

 

dertig jaar geleden de menselijke psychologie (en manipuleerbaarheid) kristalhelder doorzag en er nog openlijk over 

schreef ook. Eenzaamheid, zo stelt hij, is wat de mens het meeste vreest, en niet vervreemding. Op alle nivo’s tracht 

de mens aan de gruwelijke eenzaamheid te ontsnappen welke in essentie het gevolg is van één fundamentele 

misvatting; de illusie van een eigen, onafhankelijke identiteit. Ook de Amerikaanse filosoof en historicus Richard 

Tarnas spreekt herhaaldelijk over het gevaar dat verlies van verbinding met een bezielde totaliteit onherroepelijk 

met zich meebrengt.  

  

De innerlijke parel, welke vanzelf glinstert in de vorm van spontaniteit, grenzeloos vertrouwen, liefde, enthousiasme 

en creativiteit, raakt bedolven en ingekapseld in een negatieve identiteit. De oorspronkelijke Boeddha-natuur, het 

Christusbewustzijn of goddelijke essentie wordt daarmee onbereikbaar en ongekend. 

 

Als de mensen tegen jullie zeggen; 

‘Waar komen jullie vandaan?’ 

Zegt tegen hen: 

‘Wij zijn gekomen uit het licht 

Daar waar het licht uit zichzelf geboren is’. 

[Evangelie van Thomas, logion 50] 

 

Deze eerste laag van het ego bedekt dus de goddelijke vonk, de lichtkiem of het innerlijke licht, maar vanwege de 

onverdraaglijkheid van de zware last van dit negatieve zelfbeeld, deze fundamentele zelfafwijzing worden daar 

tegelijkertijd nieuwe, positiever bedekkingen overheen gelegd. Uit pure wanhoop zou je kunnen zeggen. Een van die 

lagen bestaat bijvoorbeeld uit imago; de continue vernuftigheid en alertheid van het ego dat bewaakt hoe je bij 

anderen overkomt. Zie ik er wel goed uit? Als ik maar aardig, slim, goed of mooi gevonden wordt. Of met wat voor 

soort substantie dan ook je jezelf aan meet, om ervoor te zorgen dat je een goed gevoel over je zelf kunt behouden. 

Een andere bedekking die ook heel goed helpt is bijvoorbeeld projektie. Niet jij hebt het gedaan, maar de ander 

krijgt de schuld. Niet jij bent slecht, maar de hele wereld is slecht. Dat laatste werkt gegarandeerd altijd. 

 

 

Wat de mens dikwijls het meeste vreest is zijn eigen licht. We zijn bang voor onze eigen grootheid.*12) 

De reden is omdat we wel degelijk op een bepaald niveau ons eigen ego doorzien, en hij boezemt vrees in, omdat we 

hem niet begrijpen. We begrijpen het ego niet zolang het ons in de ban houdt. Hoewel het niets meer is dan een 

zeepbel, is de illusie van de Matrix (ego, de illusie een eigen, onafhankelijke identiteit te zijn) buitengewoon 

geraffineerd en subtiel. Bovendien is ze tot op zekere hoogte noodzakelijk om in de stof te kunnen leven en 

handelen en zelfs noodzakelijk voor het biologisch organisme om veilig te kunnen overleven, hoewel dit laatste vaak 

schromelijk wordt overschat en survival of the fittest nooit mag worden vertaald in survival of the strongest, zoals 

sociaal-Darwinisten dat doen waarbij deze toch al wankele idee regelrecht in een grove leugen ontaard. De natuur 

zit vol met altruïstisch gedrag, zowel bij dieren als bij mensen, zoals blijkt uit talloze studies naar gedrag in 

noodsituaties.  

Heel, heel diep van binnen, weten we allemaal wel degelijk wat we waard zijn. Van onschatbare waarde. Niets meer 

maar ook niets minder. 

Als het eenmaal zover is, spat het ego vanzelf onherroepelijk uiteen. Zie, de tijd maakt alles rond. 

 

Ik heb een kracht in mijn ziel 

die helemaal ontvankelijk is voor God. 

Ik ben er zo zeker van als ik leef 

dat niets mij zo nabij is als God. 

God is mij nader dan ik mijzelf ben. 

[Meister Eckhart, 1260-1328] 

 

 

Ontwikkelt u tot een mateloze grootheid, 

Ontstijgt aan alle lichamen,  

Verheft u boven alle tijd, wordt eeuwigheid. 

Dan zult u God begrijpen. 

Doordringt u van de gedachte dat niets onmogelijk is. 



9 

 

Beschouwt uzelf onsterfelijk en in staat alles te begrijpen, 

Alle kunst, alle wetenschap, de aard van al wat leeft.  

Wordt hoger dan alle hoogten en dieper dan alle diepten… 

…dan kunt u God begrijpen. 

[Hermes Trismegistus, Corpus Hermeticum, hfdst. 11] 

 

 

(…) 

Er is licht 

Binnen een lichtend wezen 

En het verlicht de ganse wereld. 

[Evangelie van Thomas, logion 24] 

 

 

 

 

 

Noten: 

 

*1) Opgenomen in: Giordano Bruno, symposionreeks nr. 11, Rozekruis Pers, 2002 

 

*2) Soren Kierkegaard. Wijsgerige Kruimels en het begrip Angst. 

 

*3) Wido Blokland, Ashley; de digitale engelbewaarder: 

http://www.wijwordenwakker.org/content.asp?m=M6&s=M85&ss=P1064&l=NL  

 

*4) Christopher Knight, Alan Butler, Het Mysterie van de Maan, 2006, Tirion, pp. 219-221 

 

*5) Wido Blokland, Een universum zo laat: 

http://www.opklimmen-in-bewustzijn.nl/Eenuniversum.html 

 

*6) http://www.worldometers.info/nl/ 

 

*7 Erich Kaniok, De Grote Ruimte, opgenomen in Giordano Bruno, Rozekruis Pers, 2002 

 

*8) BvdB, Paradise Lost – Spiegel van een verloren paradijs, 2005 

http://www.opklimmen-in-bewustzijn.nl/Paradise.html 

 

*9) Pita is Sanskriet voor ‘het Ene’, en guru (spiritueel) leraar en wil letterlijk zoveel zeggen als: ‘hij die de duisternis 

(van onwetendheid) verdrijft’. Het toevoegsel goras bij veel Griekse filosofen is in wezen afkomstig van India. 

Pythagoras maakte o.a. reizen naar India. Ook wordt zijn naam in verband gebracht met de inwijdingen in de 

mysteriën van de Pythia (van Python) uit o.m. Delphi. Zodoende kunnen we zijn naam ook lezen als leraar van de 

slangenwijsheid. 

 

*10) In ieder geval staat onomstotelijk vast dat de Grote Piramide nooit een farao-graf is geweest, al was het alleen 

al vanwege de simpele reden dat de ‘sarcofaag’ met geen mogelijkheid door de ingang van de ‘koningskamer’ past, 

en de piramide er dus in zekere zin letterlijk omheen gebouwd moet zijn. Ook het gegeven dat er nooit schatten, 

relikwieën of inscripties zijn aangetroffen zou de wenkbrauwen moeten doen fronsen ten aanzien van de gangbare 

theoriën. De ‘sarcofaag’ bevat geen deksel en is gemaakt uit een enkel stuk massief graniet met een 

duizelingwekkende precisie die sterk te denken geeft, om maar enkele details te noemen waar het gangbare verhaal 

nogal wat hiaten en stroefheden vertoont. Misschien wordt het tijd om de gedachte te accepteren dat de Grote 

Piramide drager is van kosmische informatie en gedurende lange tijd een van de belangrijkste inwijdingtempels was 

van waaruit de inwijdeling een ‘tocht der sterren’ kon maken, -in geen enkel opzicht te vergelijken met een bijna-

dood-ervaring. 

 



10 

 

Zie ook het gedegen onderzoek in: 

Graham Hancock, Fingerprints of the Gods, 1995 

Graham Hancock en Robert Bauval, De boodschap van de Sfinx, 1997 

Graham Hancock en Santha Faiia, Spiegel van de Hemel, 1998 

  

*11) Jan Geurtz, Verslaafd aan liefde,- De weg naar zelfacceptatie en geluk in relaties, 2009 

 

*12) De oorspronkelijke, hieronder weergegeven tekst waarnaar verwezen wordt is van Marianne Williamson, doch 

wordt veelal abusievelijk toegeschreven aan Nelson Mandela.   

Onze diepste angst is niet dat we ontoereikend zijn. 

Onze diepste angst is dat we oneindig machtig zijn. 

Het is ons licht, niet onze duisternis 

waar we het allerbangst voor zijn. 

We vragen ons af: 

Wie ben ik dat ik briljant, buitengewoon aantrekkelijk, getalenteerd en geweldig zou zijn? 

Maar waarom eigenlijk niet? 

Je bent toch een kind van God?  

Je moet je niet kleiner voordoen dan je bent  

opdat de mensen om je heen zich vooral niet onzeker zouden gaan voelen. 

We zijn geboren om de luister van God uit te dragen die in ons woont. 

Niet slechts in enkelen van ons, maar in ons allemaal. 

Als wij ons licht laten schijnen, geven we anderen onbewust toestemming om dat ook te doen. 

Als wij bevrijd zijn van onze eigen angst, bevrijdt onze aanwezigheid automatisch anderen. 

[Uit: Marianne Williamson, A Return to Love, 1992, pp.190-191] 

 

Ik heb geen huis 

ik heb huizen. Amen 

Ik heb geen plaats, 

ik heb plaatsen. Amen 

Een tempel heb ik niet 

En ik heb tempels. Amen 

Licht ben ik voor u 

Die me ziet. Amen  

Een spiegel ben ik voor u 

die me kent. Amen 

Een deur ben ik voor u 

Die bij me aanklopt. Amen 

Een weg ben ik voor u  

Die rondzwerft. Amen 

 

  

[Handelingen van Johannes, hfdst. 95 In: Apocriefen van het Nieuwe Testament (1985), dl. 2, pp 27-28] 

 

 

©Wido Blokland, 2010 

www.opklimmen-in-bewustzijn.nl  

 

 

 


