
DE PLEK VAN DE MENS IN HET HEEL-AL.*1 

 
Waarom is bij velen, ondanks de toename van kennis gedurende de afgelopen eeuwen, de 
verdwazing geenszins afgenomen? Hoe komt het dat velen zo grondig de weg kwijt zijn, en 
bovenal: zichzelf totaal dreigen te verliezen? Het lijkt misschien wat hautain om de vraag 
naar de waarachtige plek van de mens in de kosmos in slechts enkele pagina’s te willen 
beantwoorden. Maar zo bedoel ik het geenszins. De huidige verwarde staat waarin de 
wereld verkeerd is veeleer omgekeerd het gevolg van een enorme hoogmoed die gans het 
dominante denken binnen het westerse cultuurgoed lijkt te doortrekken. 
Via de vooruitgangsgedachte zoals uitgedrukt in de Prometheus-mythe, en de opkomst van 
de idee Stad en Staat, uitmondend in de tegenwoordige Superstaat, blijkt de mens ‘vrijwillig’ 
z’n rechtmatige plaats te hebben afgestaan en zo ogenschijnlijk vanzelfsprekend legitimiteit 
te verschaffen aan het transhumanisme of posthumanisme. Mooie woorden, voor wat 
feitelijk wil zeggen: de moord op de mens. 
 
PROMETHEUS EN DE IDEE STAD 
 
Evolutie of involutie moeten elkaar vroeg of laat complementeren. Prometheus dient in 
evenwicht gebracht te worden met Epimetheus*2. Beide broers dienen gelijkwaardig op te 
gaan. Prometheus ondergaat het lot der gedoemden wiens ‘lever’ (levensenergie) dagelijks 
wordt ‘kaalgeplukt’. De brenger van voor-spoed en vooruit-gang onder de mensen was te 
haastig, sloeg geen acht op de gevolgen van z’n handelen en overtrad zo het gebod van de 
hoogste goddelijke autoriteit (Zeus), de grote kosmische wet van harmonie. 
 
Naar buiten treden dient in evenwicht te worden gebracht door inkeer, door de ogen naar 
binnen te keren. Technologische vooruitgang dient te worden ingetoomd door wijsheid, te 
beginnen met introspectie, zelf-onderzoek. Waar sta ik, wie ben ik? Wat is nodig, wat 
onnodig? Wat is heilzaam, wat onheilzaam ten aanzien van de voort-gang van het leven? 
 
Het is waar, zonder Prometheus en zonder de nieuwsgierige drang om de oneindige ruimte 
te overwinnen zou er geen ‘moderne’ wereld zijn – een overigens zeer vage en vale term die 
zo rond de 16e eeuw z’n intrede deed om het begin van het tijdperk van de Europese, of 
inmiddels planetaire heerschappij aan te duiden. Ergens vanaf die tijd heerst Europa over de 
ganse wereld, en het huidige globalisme is er slechts de uiterste consequentie van.  
 
Sinds de uitvinding van de ‘stad’ (polis) heeft de mens zich in een almaar toenemende 
verstedelijking volledig kunnen uit-leven. Deze Griekse uitvinding – die overigens niet nieuw 
was – om  zich af te scheiden van het open veld, zich af te zonderen van de natuur door een 
begrensde ruimte af te bakenen en te ommuren tegen de oneindige ruimte – het plein – vond 
z’n uiteindelijke neerslag in de stad, en later in de Staat. Want de stad is in wezen een denk-
constructie die niet begon door huizen te groeperen, maar door een open plek, een open plein 
te scheppen (forum/agora). De publieke ruimte als ruimte om gemeenschappelijke zaken te 
regelen, betekent niets meer of minder dan de uitvinding van een nieuw soort ruimte “die heel 
wat nieuwer was dan de ruimte van Einstein”, aldus Spaans filosoof Ortega y Gasset [1930]  
Dit plein is niet, zoals een hut of een huis, een interieur, d.w.z. de beschutting van het 
privéleven – het is veeleer de tegenstelling tot de wijde, onbeperkte ruimte. De stad, de Staat, 
is de res publica, de politeia, die niet langer bestaat uit Adams en Evas, d.w.z. mannen en 



vrouwen, maar uit burgers. De civitas dei is daarmee de kunstmatige tegenpool van het 
natuurlijke leven. 
  
Als 21e eeuwers dient het ons dan ook niet te verwonderen dat het metropolitaine leven ons 
uiteindelijk de das lijkt om te doen. De natuur laat zich niet knechten. De algehele 
verstedelijking, de stad en de Staat als utopie, is omgeslagen in een regelrechte dystopie. Het is 
een ‘evolutionair’ zelfgelegde strop, niet om zoals een jager wild te vangen, maar om ál het 
wilde, d.i. natuurlijke, te strikken en verstikken om haar vervolgens te vervangen door het 
kunstmatige en gemaakte. De mens wordt zo uiteindelijk verstikt door diens eigen utopistische 
wensdroom van de wereld áls maaksel. Onderwijl straalt er dagelijks een paradijselijke wereld 
iedere dag via een vrolijk zonnetje de wijde wereld in, onder het fluitgezang van de nog 
resterende vogels en her en der een vergeet-mij-nietje tussen de stoeptegels onder onze 
voeten. ‘Het Rijk is nader dan handen en voeten’. Velen staan zelfs ‘rond de put’, maar vrijwel 
‘niemand staat ín de put’*3 

 
Het ultieme productie doel van de mens zélf als maaksel lijkt met de huidige constructielijn van 
de transhumane homosapiens 3.0 in de modernste fabricage-ateliers inmiddels binnen 
handbereik. De plannen die nu worden uitgevouwen lijken iedere mogelijkheid tot inkeer en 
inzicht in onszelf te blokkeren. Zo bezien lijkt ‘evolutie’ iedere mogelijkheid tot involutie niet 
alleen onwenselijk te achten, maar straks (of is het nu?) compleet onmogelijk te maken. Als de 
Staat in de gedaante van een soort miniscule homonoïde straks zelfs in de holte van onze 
rechter hartkamer is binnengedrongen – de hersenen, d.w.z het vrije denken, heeft zij 
inmiddels zo goed als volledig onder controle – dan zijn alle vrije verkiezingen voortaan 
overbodig en kan het parlement voortaan zwijgen, sterker nog: het mag eindelijk ontbonden 
worden en dit betekent de uiteindelijke overwinning van alle rumoer welke sinds een paar 
eeuwen opgeld doet in de vorm van allerhande revoluties tegen de vrijheid. Nog slechts een 
keurkorps aan technici, onder aansturing van een forse geheugenkaart aan Administratieve 
Verwerking (big brother), volstaat ruim voldoende om her en der een losgeraakte chip of te 
strak gespannen nano-draadje tijdig bij te stellen.  
 
LEVENSDOEL OF DOELLOOSHEID 
 
Leven mét de oneindige ruimte kan met recht genoemd worden het religieuze leven. De stad, 
die zoals we zagen de oneindigheid daarentegen juist uitbant, staat daarmee aan het begin van 
de onttovering en secularisatie. Met de verabsolutering en uiteindelijk ‘verinnerlijking’ van de 
Staat, is de oneindige ruimte geëlimineerd. Zij is dan ook vanuit zichzelf principieel a-religieus. 
De Staat heeft zichzelf in de plaats van God gesteld (Hegel). Hoewel de Staat alles en iedereen 
onder zijn hoede neemt blijft er voor de naar heelheid strevende enkeling weinig tot geen 
Lebensraum over. Het Al ingeperkt tot louter niets. Reeds geruime tijd is het de ‘moderne’ 
mens (weer dat vale woord voor ‘het nieuwe’ dat vooral duidt op heersen over het afgedane 
verleden) onmogelijk zich een alternatief te bemachtigen tegen de alomtegenwoordige 
heerschappij. There is simply nowhere ‘else’ but the Super-State. De moderne Wereldstaat 
omvat alles en iedereen.  
 
De Staat met haar grote beschermende, doch gebiedende Arm van de Wet en haar alles-en-
iedereen overkoepelende autoriteit welke de mensen onderling nivelleert en tegelijk van heel 
veel verantwoordelijkheden ontheft, komt daarmee tegemoet aan een natuurlijke drang naar 



veiligheid en de behoefte onderdeel te zijn van een groter geheel. Het is de mens een nood om 
zichzelf ten dienste gesteld te zien aan iets groters dan slechts zichzelf, zijn ‘kleine ik’. Hoewel 
ieders leven in eerste instantie de eigen persoon betreft, en in die zin ieder voor zichzelf en met 
zichzelf leeft, is het een noodzakelijke levensbehoefte zijn leven ten dienste te stellen aan iets 
groters dan zichzelf. In dat opzicht lijkt de opkomst van de stad (Staat) schijnbaar een 
vanzelfsprekend en zelfs noodzakelijk gebeuren. Dat ‘grotere’ is echter van nature ruim 
voorradig en behoeft allerminst een uitwendig surrogaat in de vorm van de Staat. We zijn 
intrinsiek sociale wezens en veel dieper met elkaar verbonden dan over het algemeen zelfs 
maar wordt vermoed. Een werkelijk besef hiervan zou ieder contrat social al direct bij voorbaat 
overbodig maken. Blijft de waarheid dat een leven dat uitsluitend mijzelf betreft en voor mij 
van belang is, juist daarom zou wankelen en vruchteloos verlopen, omdat het gestoeld is op 
een misvatting die blind is voor het leven als formidabele eenheid. Deze misvatting is gestoeld 
op een te sterk uitvergroot primaat van het individu, en verwisselt het zelf met de 
persoonlijkheid. Dat wil zeggen zij plaatst het lagere, inferieure deel van onszelf bovenaan, dat 
‘slechts’ de verpakking en meest uiterlijke schil is van ons hele wezen en a.h.w. uitsluitend 
voertuig is ten opzichte van het ingeboren doel waarnaar de ziel streeft, te weten, realisatie. 
Dat is: heelheid en eenheid met het Al.  
 
De clou waar alles op aankomt is te weten wie of wat je werkelijk bent. De massa-mens kan 
gekenschetst worden als de onwetende mens. Als de massa-mens de heersende mens wordt, 
dan regeert de onwetendheid. Als blinden elkaar leiden vallen zij beiden in een diepe kuil.  
“De massa dringt naar voren”, schijnt reeds de filosoof Hegel te hebben geprofeteerd. “Zonder 
een nieuwe geestelijke macht zal onze tijd, die een tijd van omwenteling is, een catastrofe 
teweegbrengen”, zei Auguste Comte. “Ik zie de hoogtij van het nihilisme komen”, zo 
proclameerde Nietsche, en maakte in zekere zin tegelijk vrij baan voor de verwerkelijking ervan. 
De Spaanse filosoof Ortega Y Gasset stelde rond 1930: “Als de horden heer en meester blijven 
van Europa en als dit soort de beslissende macht houdt, dan zullen dertig jaren voldoende zijn 
om ons werelddeel weer terug te storten in barbarendom (…) wetenschappen en 
bekwaamheden zullen even gemakkelijk vervluchtigen als reeds zovele malen geheimen der 
techniek verloren zijn geraakt” [La rebelión de las masas – Ned: De opstand der horden, p.91] 
Hij stelt dat de moderne mens die alle dingen beheerst, daarmee nog geenszins meester is van 
zichzelf. Eerder het tegendeel is waar: de horde-mens “ziet weg noch richting temidden van zijn 
eigen overvloed. De huidige wereld , die meer middelen heeft dan ooit te voren, gaat, als de 
meest rampzalige wereld die er ooit geweest is, stuurloos stroomafwaarts.” [p.82]. Hij spreekt 
van een “vreemdsoortige tweeslachtigheid, die bestaat uit een gevoel van overmacht en 
onzekerheid”. Een betere typering van de tijdgeest kan ik me niet indenken. Hij maakt ons 
attent op de innerlijke overtuiging van de moderne mens van diens fabelachtige macht, en 
tegelijkertijd signaleert hij een afnemende levenskracht.  
 

“Ieder leven, dat aan zichzelf is overgeleverd, is van zichzelf ontheven, het is leeg, het heeft geen 
taak. Daar het zich echter met iets moet vullen, beeldt het zich onbezonnen iets over zichzelf in, 
en geeft het zich over aan bezigheden die zonder wezenlijke grond of doel zijn. (…) Het egoïsme 
is een labyrint. Leven is naar iets henen gezonden worden, het is de gang naar een doel.” 
[Opstand der horden, p.186] 

 
De massa-mens, de ‘horde-mens’, typeert hij als de vulgair soort mens (vulgus = volk) die het 
recht der vulgariteit, of de vulgariteit als recht, proclameert en aan anderen oplegt, en die zijn 
“knottende ‘ideeën’ heeft over alles wat er in het heelal gebeurt en moet gebeuren. Daardoor 



heeft hij verleerd te luisteren.” [p.112] De nieuwe soort massa-mens accepteert geen waarheid 
die uittorent boven zijn eigen kleine zienswijze, en voedt zich met leuzen. “Wie niet is als 
‘iedereen’, loopt gevaar terzijde geworpen te worden” [p.54] Bovendien, “de mens uit de grote 
hoop stelt zich geen eisen, maar is tevreden met zichzelf zoals hij is, en zelfs hoogst ingenomen 
met zichzelf” [p.103] “Zo vinden wij nu dus een massa (…) die in onderscheid met de vroegere 
massa’s volstrekt in zichzelf is gekeerd, niet in staat om zorg of aandacht te hebben, in het vaste 
geloof dat hij zichzelf genoeg is; in één woord dus: onleerzaam” [p.107] “Ik meen nu dat in deze 
geslotenheid van de ziel der gemiddelde lieden de opstand der massa’s ligt”, dat hij al bijna een 
eeuw geleden als een ontzagwekkend probleem zag opdoemen voor de mensheid. “De horde 
of massa is het geheel dergenen die geen eigen persoonlijke aard hebben (…) De horde is de 
gemiddelde mens. De menigte heeft zich plotseling zichtbaar gemaakt, zij heeft plaatsgenomen 
in de voornaamste zetels van de maatschappij (…) Alleen het koor heeft het woord, 
hoofdpersonen zijn er niet meer” [p.48-49] Inderdaad kunnen we ons verbaasd afvragen: waar 
is de uitmuntende mens vandaag de dag gebleven? En dan doel ik niet op de beste voetballer of 
snelste wielrenner. Wie meent dat Ortega Y Gasset pleit voor een retour naar een ancien 
régime van een reeds lang vervlogen aristocratie door afkomst en bloed heeft het mis. Juist in 
die afkomst door geboorte ziet hij de ondergang van de vroegere aristocratie. Wel had hij het 
nobele doel opgevat een eigen academie op te richten om zo de boel mogelijk te kunnen 
reddden. Een doel dat inmiddels effectief getorpedeerd lijkt door de ‘Young Global Leaders 
School’ van Klaus Schwab, de ‘grote man’ van het WEF (world economic forum), alwaar het gros 
van de huidige politieke corifeën zijn gemodelleerd naar een heel ander gedachtegoed en als 
het ware een perfecte greep vormen uit de ruim voorradige horde-mens. Maar dit alles terzijde 
– hoe belangwekkend ook in een tijd van dictatuur van de massa en de onaantastbaarheid, zelfs 
ondenkbaarheid van iets anders dan de geheiligde democratie die in werkelijkheid allang een 
demoncratie is; een wangedrocht van zichzelf.  
 
Voor een goed begrip van de massa-mens is het van belang onderscheid te maken tussen dom 
en dwaas. De ‘moderne’ (on)wetende mens is niet dom, maar dwaas. Hij weet bij tijd en wijlen 
zelfs heel veel en heeft niet zelden een universitaire titel. Waar het op aankomt, is of deze 
mens werkelijk zelfstandig denkt of niet. De massa-mens heeft nooit een werkelijk eigen of 
originele gedachte. De massa mens is inmiddels diep ingedrongen in de wetenschappelijke 
regionen en bezet zelfs heel wat leerstoelen aan de universiteiten, waarvan Marcel Messing 
reeds jaren roept dat deze verworden zijn tot diversiteiten. Fragmentatie en eindeloze 
differentiatie met geen enkel zicht meer op het Ene (unus = één of het ene). 
 
VAN MASSA-MENS NAAR TRANSHUMAN 
 
Volgens filosoof Jos de Mul, hoogleraar wijsgerige antropologie aan de Erasmus Universiteit 
Rotterdam, is er, op enkele kleine kanttekeningen na aan het adres van futuroloog Ray Kurzweil 
of neuroloog Dick Swaab, in essentie geen vuiltje aan de lucht op de constructielijn richting de 
transhumane homosapiens 3.0. Tenslotte is de mens volgens hem ‘van nature kunstmatig’. 
[‘Kunstmatig van natuur – onderweg naar de Homo sapiens 3.0’, 2014] Een innerlijke 
tegenspraak in overtreffende trap die je van een filosoof niet direct zou verwachten en welke 
afkomstig is van de materialistisch-georiënteerde antropologie van Plessner [1975]. Juist het 
vermogen afstand te nemen tot zichzelf; de mogelijkheid tot zichzelf ‘ik’ te zeggen en zichzelf 
buiten zijn centrum te plaatsen, maakt het unieke van de mens uit, aldus Plessner. Hij noemt dit 
‘excentrische positionaliteit’. Een filosoof als Gehlen gaat nog verder en ziet “het menselijk 



bestaan als diens eigen prestatie”. Je voelt al dat hier gemakkelijk een legitimering voor het 
transhumanisme in kan worden gevonden, waarbij de mens voor god mag spelen, aangezien 
“de mens fundamenteel onaf is”*4.  
Ik meen dat deze redenatie niet alleen een brug te ver is, maar over nog al wat belangrijke 
zaken heen springt. Ook Heidegger ziet de mens als een ‘Mängelwesen’, een gebrekkig wezen, 
dat alleen kan bestaan “door zichzelf te maken”. Deze ogenschijnlijke waarheid als conditio 
humaine verhult echter dat de mens zichzelf niet geschapen heeft. En aangezien het een 
onwaarschijnlijke, zelfs innerlijke tegenspraak is, om te veronderstellen dat God gebrekkige 
wezens schept, keert men zich gemakshalve liever totaal af van iedere theologische 
gedachtegang. Het westerse denken wordt telkens gekenschetst door een fundamentele, doch 
mijns inziens in hoge mate kunstmatige kloof, tussen wetenschap en religie, tussen denken en 
geloof. Alsof de religieuze mens niet nadenkt, en de denkende mens niet, mogelijk tegen wil en 
dank, op een dieper nivo een homo religiosis is. Met name Darwin, Nietsche en Marx hebben 
een enorme invloed gehad op het ‘moderne’ denken en staan a.h.w. garant voor de 
instandhouding van dit schisma. Het valt daarom niet mee om de onjuistheid en ongeldigheid 
van deze weerbarstige kloof aan te tonen.    
 
Het uitgangspunt ‘Mängelwesen’ mag dan evident lijken: geen enkel dier bevindt zich in zo’n 
deplorabele staat als de behoeftige, hulpeloze mens – hiermee is zijn kunstmatigheid ‘van 
nature’ nog niet bewezen. Van nature wil zeggen ‘in oorsprong’. De uitspraak dat de mens 
oorspronkelijk een zich van werktuigen bedienend wezen is, en daarmee ‘van nature’ een 
technologisch wezen, neemt als uitgangspunt onze huidige biologische staat; de mens wordt 
primair gezien als een fysiek wezen. Dit is de gemeenschappelijke deler van het existentialisme, 
nihilisme en evolutionisme. Zowel de aard als het ‘toeval’ waarmee dit ‘Mängelwesen’ het licht 
ziet zijn echter onvoldoende bevraagd. Nog afgezien van het feit dat hiermee op geen enkele 
wijze een legitimering wordt verschaft voor de ‘evolutionaire sprong’ van een zich van techniek-
bedienende denkende mens, naar een technologisch gerobotiseerde ‘mens’, dat wil zeggen een 
in wezen zuiver product van techniek en aan wie als zodanig ieder zelfstandig denken is 
ontnomen*5. Overigens zijn de begrippen robot en mens enigzins verwant: zowel het 
Soemerische lulu (mens) als het Slavische robot betekenen beiden werker, slaaf. Toch betekent 
het Latijnse begrip ‘mens’ letterlijk geest, en stelt de Boeddha reeds in de allereerste soetra van 
de Dhammapada onomwonden dat alles “begint in de geest”. Alles begint als gedachte. 
Daarom mag een gedachte ook niet als fundamenteel gescheiden van materie worden opgevat. 
Alle denken is scheppend-denken.  
 
Het lijkt er dus veel op dat het westerse denken telkens gevangen zit in wat tot op de dag van 
vandaag een onoplosbaar schisma lijkt, nl. de tegenstelling geest-materie. Wanhopig 
vastklampend aan de materie wordt gezocht naar de missing link met de ‘geest’; denken en 
bewustzijn. Veronderstellingen over het ‘intelligente gen’, het ‘godsdeeltje’ en meer van 
dergelijke, trachten vanuit een star materialistisch-deterministisch oogpunt tegen beter weten in 
een oplossing te vinden voor wat in feite een zelfgeschapen probleem is. De ‘onzichtbaarheid’ 
van denken en bewustzijn ten opzichte van een tastbare, concrete werkelijkheid, maken deze 
twee categorieën nog geenszins tot aparte werelden, waarbij naarstig en vergeefs gezocht wordt 
naar de ontbrekende overspringende ‘vonk’ tussen die twee. Een hardnekkig maar totaal 
versleten dualisme. Er is slechts één werkelijkheid, ondeelbaar, die noch materieel, noch zuiver 
immaterieel genoemd kan worden (Erwin Schrödinger). Dit is de grote bijdrage van de 
kwantumtheorie, die volgens kwantumfysicus Amit Goswami (Creative Evolution – A  physicist’s 



Resolution between Darwinism and Intelligent Design, 2008) het godsbewijs allang geleverd 
heeft*6. Al het waarneembare, inclusief ons hoogsteigene ‘Mängelwesen’ is een neerslag 
(neerwaartse causatie) uit het bronveld of kwantumveld. Een veld van pure ‘leegte’, dat 
natuurlijk niet echt leeg is, maar eerder absolute volheid genoemd zou moeten worden. Taal is 
hier fundamenteel ontoereikend, want als konstruktie en één van de vele maaksels van het 
‘Mängelwesen’ staat taal uiteindelijk machteloos tegenover de naakte, woordloze waarheid.    
 
Toch dienen wij door te gaan met vragen en bevragen. Wat als de aanname van wat algemeen 
wordt aanvaard als de eerste, ‘natuurlijke mens’, helemaal niet de oorspronkelijke mens is? De 
esoterie – die ooit nog gold als de prinses der wetenschappen – noemt deze mens daarentegen 
de gevallen mens (Lucifer-mythe), waaraan de oorspronkelijke mens, de Adam-kadmon als 
androgyn geestelijk wezen voorafgaat. Een fantastisch-klinkende stelling die echter niet zomaar 
mag worden afgewimpeld als ‘onwetenschappelijk’, aangezien juist de oudste bronnen die we 
kennen hiervan, onafhankelijk, gewag maken. En dat veel hiervan in hoge mate in 
overeenstemming is met overleveringen uit het gedachtegoed van menig inheemse cultuur, 
zoals o.a. de Dogons uit N-Afrika, zou tot nadenken moeten stemmen. Het ‘maaksel’ mens 
heeft zichzelf niet gemaakt, zo leren ons o.m. het boek van Enoch en de Nag-Hammadi 
geschriften. Wellicht mag de verdrijving uit het ‘paradijs’ gezien worden als een val uit een 
hogere staat van (bewust)zijn waarvan de betekenis en omvang ons momenteel logischerwijs 
(nog) goeddeels ontgaat. Is het wellicht een trekje van de horde-mens, of moet ik zeggen: van 
de horde-wetenschap om de verslaggeving van een oorspronkelijke, hele mens als multi-
dimensionaal, dus niet-stoffelijk wezen dat geenszins van uiterlijke technologie afhankelijk was, 
slechts met hoongelach te willen ontvangen?  
 
Zo wordt m.i. de vraag naar het plotse verschijnen van de historische homo sapiens 
onvoldoende serieus bevraagd. Een dergelijke ‘toevallige’ macro-mutatie is geheel in strijd met 
de idee van de survival of the fittest. Het dominerend materialistisch paradigma verondersteld 
onverdroten de (nooit aangetroffen) Darwinistische missing link tussen de rechtop lopende 
Neanderthaler, Cro Magnon en Homo Erectus – wier verschijning goeddeels tegelijktijdig 
verliep – en hun verdwijning met het daaropvolgend plotse optreden van de homo sapiens. De 
theorie kan géén verklaring leveren voor soortvorming in de macro-evolutie: een evolutie die 
een groot aantal genetische mutaties vereist. De klassieke paleontologie zit vol dogma’s  en 
veronderstellingen zonder oprecht verklarende kracht. Zo tovert zij uit een klein stukje 
kaakbeen een complete Lucy tevoorschijn. Evolutiebioloog Stephen J. Gould ziet de mens als 
een schitterend ‘ongeluk’: een uiterst onwaarschijnlijke gebeurtenis, die desalniettemin 
werkelijkheid is geworden.  
 

“Niet door een menselijke fout, een kosmische plan of een bewuste bedoeling, maar door een 
glorieus evolutionair toeval dat intelligent heet, zijn we de hoeders geworden van de 
continuïteit van het leven op aarde. We hebben niet om die rol gevraagd, maar we kunnen haar 
niet afwijzen. We mogen er niet goed op voorbereid zijn, maar we gaan ervoor!” 
[Stephen J. Gould, 1985] 

 
Vooral de laatste, enigszins bravoureachtige zinswending van dit citaat, staat nogal in kontrast 
met de idee van het optreden van de mens als een puur ‘ongeluk’. Het gemak waarmee toeval 
aan het begrip intelligent wordt gepaard vormt eveneens een typisch staaltje hoe materialisten 
zichzelf een rad voor ogen draaien met behulp van een  bloemrijk jargon vol tegenspraak. Waar 
wetenschap haar eigen grenzen nadert – en dat is vaker het geval dan we meestal vermoeden – 



richt zij steevast drogbeelden op, niet minder welluidend dan die waarmee de Kerk haar hierin 
op nimmer uitputtende wijze voorafging. 
  
Wie niet verbijsterd is bij het onvoorstelbare wonder van diens eigen bestaan… is ziende blind 
en horende doof. Me dunkt dat zelfs voor de meest verstokte materialist de mens toch nog 
altijd een fenomenaal mysterie is – een mysterie dat onmogelijk kan worden afgedaan met 
‘toeval’, en dat wezenlijk buiten ieder beperkt wetenschappelijk waarnemingsveld ligt. Om die 
reden mag men stellen dat atheïsme onintelligent is*7. 

  
Daarnaast moet worden opgemerkt dat het evolutionisme gekenmerkt wordt door niet slechts 
één missing link, maar tenminste 60.000 missing links in zich draagt. De theorie bevat meer 
gaten dan kaas en heeft het wetenschappelijke debat eerder achterop dan vooruit geholpen 
[Wilcock, The Source Field Investigations, 2013]. Zelfs Darwin was van mening dat zijn theorie 
eigenlijk een uiterst zwakke hypothese was.  
 
De mens, al wist ‘ie dan ook alles, maar die niet zich zelf kent, hij weet niets, hij begrijpt niets. 
Wie het gnothi seauton – ken uzelve – de aansporing bovenaan de ingang van het orakel van 
Delphi om tot kennis van het zelf, om tot inzicht in je eigen bestaan en wezen te komen, niet 
serieus neemt, maar zich daarentegen verliest in uiterlijke kennis, al ware het die van het hele 
heelal: hij wete niets. Dit is de horde-mens die van geen grotere waarheid dan die van zichzelf 
wil horen.  
 
‘Jezus heeft gezegd:  
Hij die het Al kent 
als hij van zichzelf beroofd wordt 
wordt hij van het Al beroofd.’ 
[logion 67, Thomas-evangelie] 
 
Of in de woorden van de mysticus Erik van Ruysbeek: ‘Wie het al alleen maar kent, maar het al 
niet wordt tot in merg en daden, wie van het al niet volloopt, in wie het al niet handelt als hij 
handelt (…) die is de schrale schaal waarin geen vrucht meer zit. Vergeefs kent hij, al kende hij 
ook alles’.  
 
DE VRUCHT IS ÍN HET ZAAD 
 
Het is de opgaaf van de mens zich zelf te realiseren. Daar mogen we gelukkig zo lang over doen 
als we zelf willen, want het is geen geringe opgaaf. Doel van mens én mensheid is heel te 
worden. Niet door de wereld te veroveren (het ‘moderne’ – dat vale, vege woord dat zoals 
gezegd vooral duidt op ‘heersen’ over het afgedane verleden – begon met de conquistadores), 
maar door zichzelf te leren kennen en zodoende meester van zichzelf te worden. In essentie 
betekent dit, in tegenstelling tot de ‘sprong’ (ik zou eerder zeggen ‘val’) naar de transhumane 
homospiens 3.0, een werkelijke sprong uit de matrix, een sprong uit onze huidige gevallen staat 
van zijn, waarin de mens nog slechts een hulpbehoevend stoffelijk wezen is, schier eindeloos 
gevangen binnen een rad van geboorte, dood en wedergeboorte. En zelfs die waarheid, nl. die 
van reïncarnatie – welke allang door de empirische wetenschap bewezen is – is de meesten nog 
altijd onbekend! Het kostbare, schitterende wezen mens, waarvan wij allen de herinnering en 
de belofte onvernietigbaar in ons dragen, is ooit verdreven uit het paradijs, en wel in die mate 
dat zelfs iedere gedachte aan het paradijs hem veelal als zweverige utopie voorkomt.  



 
Doch ik houd vol aan de vrucht van de mens – die nu nog enkel zaad is, mogelijkheid – als één 
met het Al. Het beste wetenschappelijke bewijs daarvan wordt geleverd door de meest 
uitmuntende mens, de Boeddha, of de Christus. In plaats van een geworpen Mängelwesen, 
gevangen in diens eigen excentrische positionaliteit, waarmee Plessner in wezen slechts de 
duale, gespleten mens omschrijft, is de mens niet zozeer onaf, maar een zaad dat kan 
ontkiemen en uitgroeien. Alles is reeds ín het zaad aanwezig*8. Natuurlijk: de mens leeft, 
beleeft en beleeft zijn beleven – dat laatste is uniek aan menszijn. Uitsluitend de mens bezit 
reflexiviteit. Maar juist deze refelexiviteit biedt ons een uitweg terug naar verloren eenheid. 
Het is deze ongrondelijke en ondoorgrondelijke eenheid wat wij in werkelijkheid zijn, zo leerde 
ons al de meest reflexieve onder ons, de Boeddha. ‘Velen staan rond de put. Niemand staat in 
de put’, zoals wél een Boeddha. Ondergedompeld in het zijn zélf, aan alle excentrische 
positionaliteit ver voorbij. De mens is zowel in oorsprong als in bestemming een ware homo 
universalis, de filius macrocosmi of eenvoudigweg ‘kind van het heel-Al’. 
 
NOTEN: 
 
*1) Titel ontleend aan ‘Die Stellung des Menschen im Kosmos’ van Max Scheler uit 1928, die aan de mens een 
‘Sonderstellung’ in de kosmos gaf. Terwijl Nietzsche in de geest een tegenkracht ten opzichte van het leven ziet, 
hetgeen iets verklaart over zijn Übermensch die redding moest bieden tegen het decadente, karakteriseert 
Scheler de geest juist positief als het bijzondere in de mens. Scheler is de eerste moderne filosoof die stelt dat 
het leven één is, dat volgens hem naar binnen toe gezien als psychisch, en naar buiten toe als lichamelijk wordt 
opgevat.  
In 2021 schreef ik het enigzins gelijkluidende artikel ‘Terra Incognita & De Plek van de Mens’ naar aanleiding 
van mijn tentoonstelling bij de Coppejans Gallery, Antwerpen, zie: https://widoblokland.com/annotations-2020-2021/  
*2) Prometheus, ‘hij die vooruit denkt’, gaat in de mythe vergezeld van diens broer Epimetheus: ‘hij die 
achteraf schouwt’. 
*3) Evangelie van Thomas, logion 74. Vgl. ook logion 113: ‘Maar zie, het Rijk van de Vader spreidt zich over de 
aarde, maar de mensen zien het niet.’ 
*4) “De mens, zo zouden we het ook kunnen uitdrukken, is van meet af aan een cyborg geweest.” (…) “Op basis 
van de [biologische] evolutie van het leven lijkt het naïef te veronderstellen dat de evolutie met de huidige 
mens zijn voltooiing zou hebben bereikt.” Hiermee lijkt de Mul een lans te willen breken voor de in zijn ogen 
onvermijdelijkheid van een transhumane nabije toekomst. Jos de Mul, ‘Kunstmatig van natuur – onderweg 
naar de Homo sapiens 3.0’, 2014, p.74-75.  
*5) De computer die autonoom kan ‘denken’ is een idee-fix van informatie technologen met sterk 
antropomorfistische fantasiën. Er is nog nooit één radertje, chip of ‘nano-neuron’ gedetecteerd in het heelal 
dat zelfstandigheid, laat staan eigen denkvermogen bezit. 
*6) “Kortom, de kwantumfysica introduceert goddelijk bewustzijn als het agens van neerwaartse causatie.” 
Amit Goswami, Creative Evolution – A  physicist’s Resolution between Darwinism and Intelligent Design, 2008, 
p.37.  
*7) Het lijkt erop dat nogal wat wetenschappers ietwat dwaze gevolgtrekkingen maken op basis van hun 
onderzoeksmateriaal die gezamenlijk hebben bijgedragen aan de ontkrachting van de mens als spiritueel 
wezen. Iemand volledig willen ontkrachten in diens – in wezen goddelijke essentie – is iemand geestelijk 
vérkrachten. Ik zou zodoende de ietwat gedurfde conclusie willen trekken dat niet enkel geïnstitutionaliseerde 
religies, maar evenzeer de moderne wetenschappen veel hebben bijgedragen aan de verkrachting van het 
mens-zijn.  
*8) Alles ligt in het zaad besloten; de volledige blauwdruk van de volgroeide boom is erin aanwezig. Daarom 
stelt de soefi-mysticus terecht: “de vrucht ín het zaad”, en niet andersom, zoals de materialist meent. In die zin 
is ook de Bijbelse uitspraak uit Genesis dat de mens is geschapen “naar gods beeld en gelijkenis” hiermee sterk 
verwant. Naar beeld en gelijkenis wil niet zeggen ‘gelijk aan’, hetgeen op een vorm van blasfemie zou 
neerkomen. In al z’n huidige gebrekkigheid en onvolmaaktheid draagt de mens gods blauwdruk in zich. Zie ook: 
O.M. Aïvanhov, “Vous êtes des dieux” (Gij zijt Goden), 1997.  
 
© Wido Blokland, november 2023.  



 


