It Is Yourselves You See And What You Are 19/10-26/11/2023 COPPEJANS GALLERY

‘De wereld die je ziet
is een weerspiegeling
van helder bewustzijn.

Toch bestaat ze.

Schrap het zwart achter de spiegel weg,
alles is helderheid.’

[M. Messing, Klein Testament]

De titel van het project It Is Yourselves You See And What You Are is ontleend aan een
gedicht van de laat-15e eeuwse Perzische dichter en mysticus Attar, waarmee het diepste
inzicht in de aard van de ons omringende werkelijkheid wordt ontsluierd. Het universum is
niets meer en niets minder dan een spiegel van bewustzijn.

Het werk van Wido Blokland draait om het onderzoek naar de diepste aard van de werkelijkheid — inclusief die
van onszelf —om tot de eensluidende en onontkoombare conclusie te komen dat degene die ziet, het zien zelf
en hetgeen gezien wordt één-en-hetzelfde zijn uitmaken. Bronnen uit filosofie, mystiek, spiritualiteit en
alchemie vormen de al even onlosmakelijke achtergrond waartegen zijn werk tot stand komt.

Blokland ziet juist daar het belang van de rol van de kunstenaar in diens verwantschap met genoemde
kennisgebieden als authentiek verbeelder van de numineuze ervaring. Juist omdat het kunstwerk geen
antwoord kan of wil geven in termen van concepten, premissen of stellingen, maar ons daarentegen
rechtstreeks in verbinding stelt met de eigen gevoelservaring.

Ons diepste wezen is eveneens als een spiegel. Enkel reflectie, terugkaatsing van wat er voor
verschijnt. Alles wat er met ons gebeurt, alle ervaringen, gemoedstoestanden, gedachten,
spelen zich vdér de spiegel af, die enkel zuivere getuige is — het gebeurt nooit met de spiegel.
Dit is niet-vereenzelviging. Dit is het keuzeloos gewaarzijn waar filosofen als Krishnamurti,
Osho, en talloze wijzen zoals Tilopa over spreken. Dit is de penwortel van samsara
doorhakken waar de boeddha over sprak; te worden als een spiegel. Dingen komen en gaan
voorbij, maar de spiegel zelf blijft leeg, onbezet.

Een fascinerend inzicht, dat de kern van waaruit ik werk aardig goed samenvat.

De recente Foglia werken, waarin mogelijk h.e.e.a doorklinkt van uiteenlopende kunstenaars
als Lucio Fontana, Mark Rothko, Ettore Spaletti, Jan Dibbets en Francis Bacon, vormen de
verbeelding van een mystieke waarheid, nl. het gegeven dat de waarnemer, het waarnemen
en het waargenomene in werkelijkheid één onlosmakelijk geheel vormen.

Wat de denkgeest aanvankelijk en sinds onheuglijke tijden heeft opgesplitst in binnen en
buiten, subject en object, loopt in feite in elkaar door binnen wat zich openbaart als de
diepste waarheid dat alles waarlijk Eén is, — bevestigd onder meer door bevindingen
afkomstig uit de kwantumfysica en wetenschapsfilosofie. Objectiviteit is een illusie; er zijn
helemaal geen objecten.



In de werken wordt een spel van terugkaatsing en naar buiten-werping door gebruikmaking
van holle, ronde spiegels in evenwicht gebracht door de feitelijke penetratie van het
bekraste (spiegel)oppervlak naar de ruimte daarachter, waardoor de beschouwer tevens in
het kunstwerk wordt gezogen.

Zodoende wordt hij niet zozeer buitengesloten en teruggeworpen op zichzelf binnen een
desoriéntatie van tijd-ruimtelijkheid, maar vindt zichzelf tegelijkertijd weer terug in het hier
en nu van de kunstruimte als een ‘nergens en overal’.

De mens moest en moet zich wel naar buiten richten bij alles wat hij doet en onderneemt,
maar de veronachtzaming van zijn eigenste binnenste - de punt van de passer die er al was
voéor de omtrek van de cirkel iiberhaupt kon worden getrokken — heeft er voor gezorgd dat
het onjuiste perspectief van afgescheidenheid onze enige en ultieme werkelijkheid werd,
met alle gevoelens van wanhoop en existentiéle angsten vandien...

o

In genoemde Foglia-werken draait alles letterlijk om het centrum, maar datzelfde centrum
laat zich niet grijpen, het laat zich zelfs niet zien, want de oneindigheid werpt zich
tegelijkertijd naar alle kanten, gaat alle richtingen uit. lets vergelijkbaars speelt in de
Footworks, maar dan eerder implosief.

Bij Fontana was de oneindigheid in één richting, en dus lineair, van de beschouwer af (of
naar de beschouwer toe). Bij hem is de beschouwer dan ook nog het centrum, iets wat een
aanvang nam bij Jan Van Eijck in de Noordelijke landen en bij Maccacio in Italié tijdens de
vroeg-renaissance.

Hier echter maken de spiegels dat wat je ziet voortdurend uit elkaar wil vallen, een andere
gedaante aan wil nemen. Vorm wordt tevens vormloosheid, constante vervloeing en
verandering. Toch zijn de beelden sereen, verstild en zelfs harmonieus te noemen. Maar zij
blijven de beschouwer verontrusten, niet in de laatste plaats omdat diens visuele grip, en
daarmee de fysieke en spirituele oriéntatie, ja zelfs zijn hele evenwicht aanhoudend en
onoplosbaar wordt ondermijnd.

“I regard consciousness as fundamental. | regard matter as derivative from
consciousness. We cannot get behind consciousness. Everything that we talk about,
everything that we regard as existing, postulates consciousness.”

[Max Planck, , mede-grondlegger van de kwantumtheorie]

Hoewel ik in diverse publicaties al het nodige heb gezegd over het gebruik van convexe en
concave spiegels in mijn werk sinds 1994, ben ik nooit zover gegaan door te zeggen dat zij
zonder meer mogen worden opgevat als verbeelding van de geest of van het ‘zelf’. Ware dit
reeds impliciet het geval in werken als bijvoorbeeld Narayana is Overal, Apperception,
Sohum en The Blind Leading The Blind (1994-2021), in nieuwe werken als de Simulacrum-
serie, De Gouden Bloem en Circumambulatio wordt dit gegeven ronduit expliciet.

Het even psychologische als existentiéle ‘zelf’ vormt de totaliteit van de bewuste en
onbewuste psyche. Een totaliteit die echter letterlijk onafzienbaar is. Reden temeer waarom



de ronde concave of convexe spiegel zo’'n adekwate metafoor is. Van het onbewuste kan
helemaal niet aangegeven worden wat het is, daarvoor is het met recht het onbewuste.
Over de mogelijke inhouden ervan kunnen dan ook geen aanspraken worden gedaan.
Heelheid, of totaliteit, is noodzakelijkerwijs een transcendent begrip voor het bewuste deel
van de geest. Het ‘zelf’ is dan ook een grensbegrip; het bevindt zich aan gene zijde van onze
‘grip’. Het ‘zelf’ kan ook niet beperkt worden tot de grenzen van de individuele psyche,
waarvan we de grenzen evenmin kennen. Vermoedelijk dat mede daarom moderne denkers
met een materialistische inslag zoals Yuval Harari dergelijke termen als ‘ziel’ en ‘zelf’ het
liefst helemaal zouden willen schrappen, wat in mijn ogen in feite neerkomt op de waanzin
het onzichtbare onbestaanbaar te verklaren.

o

Alles wat bestaat in onze mensenwereld is een reflectie van voorafgaande fenomenen en
processen op onzichtbaar vlak. Kunst is de brug daartussen.

-

Ook al wordt in deze tijd het bestaan van de ziel (wie heeft haar ooit gezien?) nogal eens
ontkent, zij is in werkelijkheid als een blad, gedragen door een kosmische wind.

Ook in de Simulacrum-serie verdwijnt letterlijk iedere focus doordat de holle vorm van de
gehanteerde spiegels het gereflecteerde in alle richtingen omgekeerd uiteen doet spatten.
De spiegel is zodoende met recht een verbeelding van de (scheppende) geest, die zelf los
staat van al haar manifestaties. Als de spiegel kan worden opgevat als de ‘ruimte’ van de
geest — die zelf zonder ruimte of grootte is — dan kan een veertje, blad of vlinder in deze
ruimte zodoende wellicht worden opgevat als beeld van de ziel.

Om al te veel gegoochel met al deze zo belangrijke begrippen te voorkomen, blijft de
essentiéle vraag natuurlijk: wat is het menselijk wezen? Zelfs de meest verstokte materialist
zal moeten toegeven dat zijn fysiek lichaam letterlijk geanimeerd wordt, en in
levensbedreigende situaties wordt reanimatie toegepast, zodat de levensenergie, gedragen
door het bloed, hem niet zal verlaten. Het is precies dit dat wordt aangeduid met het begrip
ziel (Latijn: anima = levensadem), en dat van de mens een levend wezen maakt. Zonder in
dualisme te willen vervallen, onderscheidt het lichaam zich als vorm (het ‘vat’ of retort) van
de ziel als de energie die het letterlijk ‘bezielt’. Enerchei in het Grieks betekent ‘dat wat
werkzaam is in/door..”. Hoewel ziel, geest en lichaam een eenheid vormen en in elkaar
doorvloeien, is er wel degelijk een fundamenteel onderscheid en neemt de ziel als mediator
tussen geest en lichaam aan beiden deel.

De grote dieptepsycholoog Jung schreef een dikke halve eeuw geleden al: “Er blijft ons
waarschijnlijk niets anders over dan de arrogante aanspraak van het bewustzijn zelf ziel te
zijn af te wijzen, en aan de ziel een werkelijkheid toe te kennen die wij met onze huidige
intellectuele middelen niet kunnen begrijpen.” Ik zou dan ook met geen mogelijkheid de
woorden van Berlinde de Bruyckere kunnen onderstrepen, wanneer zij zegt: “We're all
flesh”. De Israélische historicus Yuval Harari is zelfs van mening dat “the whole idea that
humans have this ‘soul’ or ‘spirit’, that’s over”. In het versnelde proces richting de ‘nieuwe



mens’ — een imitatiemens geolied op smart technologie onder de noemer transhumanisme —
is m.i. sprake van een kwalijke strijd die via technologie, vooral misbruik van artificiéle
intelligentie en nanotechnologie, de oerherinnering wil uitwissen dat we spirituele
lichtwezens zijn en dat er in ons hart een grootse realisatiemogelijkheid verborgen ligt: een
lichtkracht zonder schaduw. Dit inzicht vomt een belangrijke motivatie van waaruit ik als
kunstenaar in de wereld werkzaam ben.

Hoe dan ook, waar de kunstenaar traditioneel de psyche via het portret als ‘correcte’
weergave van de persoonlijkheid tracht weer te geven, wordt in mijn werken het
persoonlijke juist teniet gedaan en is er op geen enkele wijze meer sprake van een portret.
Wat hier wordt getoond is niet de persoonlijkheid; wij zien onszelf — maar dan als collectief
menselijke wezen in al zijn ongrijpbaarheid en onkenbaarheid.

o

Het eerste wat bij velen opkomt als kunst om de hoek komt kijken, is de vraag : “Vind ik het
wel mooi?” Maar wat bedoelen we eigenlijk met ‘mooi’? Kun je bewijzen dat iets mooi is, of
gaat het om een zuiver persoonlijk oordeel? Er zijn talloze boeken geschreven over esthetica,
maar het is nog niemand gelukt om schoonheid te definiéren. Natuurlijk bestaat er helemaal
niet zoiets als mooi of lelijk; het is de eigen interpretatie die iets als mooi of niet-mooi
beoordeelt. Wanneer je zegt dat iets mooi is, zeg je eigenlijk dat je op een aangename
manier geraakt bent. Als iets aantrekt, vinden we het mooi. Stoot het ons af, kwalificeren we
het als niet-mooi. Maar dit gebeuren vindt strikt in de beschouwer plaats, niet in het
voorwerp van zijn aandacht. Hetzelfde voorwerp kan tenslotte door iemand anders
tegenovergesteld beoordeeld worden.

In plaats van trachten door te dringen in het wezen van het kunstwerk wordt het veelal
vrijwel ogenblikkelijk toegeéigend en geklassificeerd als mooi of niet-mooi. Maar pas als we
die keuze durven uitstellen, of zelfs helemaal achterwege laten, pas dan kan een werkelijke
ontmoeting met het kunstwerk plaatsvinden.

Om kunst te ‘begrijpen’ moet je dan ook doordringen in het hart ervan, en dat kan enkel
door middel van identificatie, d.w.z. door een versmelting met het wezen van het kunstwerk.
Dat geldt evenzeer voor kunst ‘voorwerpen’ als voor andere mensen of dingen. Je moet dat
andere worden om tot een daadwerkelijk ont-moeten te komen. Je komt nooit tot
‘begrijpen’ enkel door middel van het intellect, noch door enkel op je ogen te vertrouwen en
je zo met de buitenkant tevreden te stellen. Er is een geestelijke daad voor nodig om door te
kunnen dringen in het kunstwerk.

We noemen iets kunst vanwege de kwalitatieve hoedanigheid die er van het kunstwerk
uitgaat, en niet de kwantitatieve toestand. Er kan heel veel gedaan en getoond worden
(zoals bijvoorbeeld in Dubai) zonder dat er feitelijk kunst aan te pas komt. Het is dus een
zekere quintessence die aan de materie onttrokken wordt — of er in geopenbaard — en die
betekenis doet ontstaan; dat wil zeggen er komt een bepaalde zingeving tot stand. Het
belang van kunst is precies hierin gelegen ten opzichte van al het relatief zinloze produceren
en veelal nutteloze drukdoenerij binnen een zuiver prozaisch bestaan.



Daarmee raakt de kunst de kern van het leven. En ofschoon zij wellicht niet in staat is de
wereld te redden, bezit zij dan toch tenminste deze vitaliserende functie; een hoedanigheid
die zwaar onder druk staat doordat de kunst zichzelf naar de periferie heeft verbannen,
armzalig verhuld door bijvoorbeeld de grote art fairs of instagram. Beide voorbeelden,
hoewel paradoxaal genoeg uitingen van de centrifugaalkracht van werelds gedriénteerde
dynamiek, zijn niet in staat om wezenlijk de kunst zelf te voeden, noch om de krachten van
het werkelijke leven aan te boren.

Plezier en vreugde beleven door en met kunst is niet hetzelfde als een vluchtige
amusementscultuur, waarin de mens — net als door een ontspoorde technologie — verloren
dreigt te gaan. Het werkelijke amusement, de authentieke vreugde beleving, is altijd gericht
op zingeving, op iets dat er te leren valt, iets dat ons verder helpt op onze schreden.

De quintessence welke door de kunstenaar gezocht wordt, is altijd onzichtbaar. Zij is en blijft
ongrijpbaar. Het is precies dat wat ons bindt aan het kunstwerk en ons er graag wederom
naar doet kijken. In het omgekeerde geval, wanneer deze verbinding met de essentie — met
het zijn zéIf — ontbreekt, kan iets weliswaar heel mooi zijn, maar er is geen eeuwigheid mee
verbonden, d.w.z. stijgt niet boven z’n eigen tijdelijkheid uit.

‘lets en niets brengen elkaar voort’
[Lao Tse, H.2]

© Wido Blokland www.widoblokland.com
28 september 2023




