
It Is Yourselves You See And What You Are     19/10 – 26/11/2023     COPPEJANS GALLERY 
 
‘De wereld die je ziet  
is een weerspiegeling 
van helder bewustzijn. 
 
Toch bestaat ze. 
 
Schrap het zwart achter de spiegel weg, 
alles is helderheid.’ 
 
[M. Messing, Klein Testament] 
 
De titel van het project It Is Yourselves You See And What You Are is ontleend aan een 
gedicht van de laat-15e eeuwse Perzische dichter en mysticus Attar, waarmee het diepste 
inzicht in de aard van de ons omringende werkelijkheid wordt ontsluierd. Het universum is 
niets meer en niets minder dan een spiegel van bewustzijn. 
 
 
Het werk van Wido Blokland draait om het onderzoek naar de diepste aard van de werkelijkheid – inclusief die 
van onszelf – om tot de eensluidende en onontkoombare conclusie te komen dat degene die ziet, het zien zelf 
en hetgeen gezien wordt één-en-hetzelfde zijn uitmaken. Bronnen uit filosofie, mystiek, spiritualiteit en 
alchemie vormen de al even onlosmakelijke achtergrond waartegen zijn werk tot stand komt. 
 
Blokland ziet juist daar het belang van de rol van de kunstenaar in diens verwantschap met genoemde 
kennisgebieden als authentiek verbeelder van de numineuze ervaring. Juist omdat het kunstwerk geen 
antwoord kan of wil geven in termen van concepten, premissen of stellingen, maar ons daarentegen 
rechtstreeks in verbinding stelt met de eigen gevoelservaring. 
 
 
 
 
Ons diepste wezen is eveneens als een spiegel. Enkel reflectie, terugkaatsing van wat er voor 
verschijnt. Alles wat er met ons gebeurt, alle ervaringen, gemoedstoestanden, gedachten, 
spelen zich vóór de spiegel af, die enkel zuivere getuige is – het gebeurt nooit met de spiegel. 
Dit is niet-vereenzelviging. Dit is het keuzeloos gewaarzijn waar filosofen als Krishnamurti,  
Osho, en talloze wijzen zoals Tilopa over spreken. Dit is de penwortel van samsara 
doorhakken waar de boeddha over sprak; te worden als een spiegel. Dingen komen en gaan 
voorbij, maar de spiegel zelf blijft leeg, onbezet.  
 
Een fascinerend inzicht, dat de kern van waaruit ik werk aardig goed samenvat.  
De recente Foglia werken, waarin mogelijk h.e.e.a doorklinkt van uiteenlopende kunstenaars 
als Lucio Fontana, Mark Rothko, Ettore Spaletti, Jan Dibbets en Francis Bacon, vormen de 
verbeelding van een mystieke waarheid, nl. het gegeven dat de waarnemer, het waarnemen 
en het waargenomene in werkelijkheid één onlosmakelijk geheel vormen. 
 
Wat de denkgeest aanvankelijk en sinds onheuglijke tijden heeft opgesplitst in binnen en 
buiten, subject en object, loopt in feite in elkaar door binnen wat zich openbaart als de 
diepste waarheid dat alles waarlijk Eén is, – bevestigd onder meer door bevindingen 
afkomstig uit de kwantumfysica en wetenschapsfilosofie. Objectiviteit is een illusie; er zijn 
helemaal geen objecten. 



In de werken wordt een spel van terugkaatsing en naar buiten-werping door gebruikmaking 
van holle, ronde spiegels in evenwicht gebracht door de feitelijke penetratie van het 
bekraste (spiegel)oppervlak naar de ruimte daarachter, waardoor de beschouwer tevens ín 
het kunstwerk wordt gezogen. 
 
Zodoende wordt hij niet zozeer buitengesloten en teruggeworpen op zichzelf binnen een 
desoriëntatie van tijd-ruimtelijkheid, maar vindt zichzelf tegelijkertijd weer terug in het hier 
en nu van de kunstruimte als een ‘nergens en overal’. 
 
De mens moest en moet zich wel naar buiten richten bij alles wat hij doet en onderneemt, 
maar de veronachtzaming van zijn eigenste binnenste - de punt van de passer die er al was 
vóór de omtrek van de cirkel überhaupt kon worden getrokken – heeft er voor gezorgd dat 
het onjuiste perspectief van afgescheidenheid onze enige en ultieme werkelijkheid werd, 
met alle gevoelens van wanhoop en existentiële angsten vandien… 
 

۝ 
 
In genoemde Foglia-werken draait alles letterlijk om het centrum, maar datzelfde centrum 
laat zich niet grijpen, het laat zich zelfs niet zien, want de oneindigheid werpt zich 
tegelijkertijd naar alle kanten, gaat alle richtingen uit. Iets vergelijkbaars speelt in de 
Footworks, maar dan eerder implosief.  
Bij Fontana was de oneindigheid in één richting, en dus lineair, van de beschouwer af (of  
naar de beschouwer toe). Bij hem is de beschouwer dan ook nog het centrum, iets wat een 
aanvang nam bij Jan Van Eijck in de Noordelijke landen en bij Maccacio in Italië tijdens de 
vroeg-renaissance. 
 
Hier echter maken de spiegels dat wat je ziet voortdurend uit elkaar wil vallen, een andere 
gedaante aan wil nemen. Vorm wordt tevens vormloosheid, constante vervloeïng en 
verandering. Toch zijn de beelden sereen, verstild en zelfs harmonieus te noemen. Maar zij 
blijven de beschouwer verontrusten, niet in de laatste plaats omdat diens visuele grip, en 
daarmee de fysieke en spirituele oriëntatie, ja zelfs zijn hele evenwicht aanhoudend en 
onoplosbaar wordt ondermijnd. 
 

“I regard consciousness as fundamental. I regard matter as derivative from 
consciousness. We cannot get behind consciousness. Everything that we talk about, 
everything that we regard as existing, postulates consciousness.” 
[Max Planck, , mede-grondlegger van de kwantumtheorie] 
 

Hoewel ik in diverse publicaties al het nodige heb gezegd over het gebruik van convexe en 
concave spiegels in mijn werk sinds 1994, ben ik nooit zover gegaan door te zeggen dat zij 
zonder meer mogen worden opgevat als verbeelding van de geest of van het ‘zelf’. Ware dit 
reeds impliciet het geval in werken als bijvoorbeeld Narayana is Overal, Apperception, 
Sohum en The Blind Leading The Blind (1994-2021), in nieuwe werken als de Simulacrum-
serie, De Gouden Bloem en Circumambulatio wordt dit gegeven ronduit expliciet.  
 
Het even psychologische als existentiële ‘zelf’ vormt de totaliteit van de bewuste en 
onbewuste psyche. Een totaliteit die echter letterlijk onafzienbaar is. Reden temeer waarom 



de ronde concave of convexe spiegel zo’n adekwate metafoor is. Van het onbewuste kan 
helemaal niet aangegeven worden wat het is, daarvoor is het met recht het onbewuste. 
Over de mogelijke inhouden ervan kunnen dan ook geen aanspraken worden gedaan. 
Heelheid, of totaliteit, is noodzakelijkerwijs een transcendent begrip voor het bewuste deel 
van de geest. Het ‘zelf’ is dan ook een grensbegrip; het bevindt zich aan gene zijde van onze 
‘grip’. Het ‘zelf’ kan ook niet beperkt worden tot de grenzen van de individuele psyche, 
waarvan we de grenzen evenmin kennen. Vermoedelijk dat mede daarom moderne denkers 
met een materialistische inslag zoals Yuval Harari dergelijke termen als ‘ziel’ en ‘zelf’ het 
liefst helemaal zouden willen schrappen, wat in mijn ogen in feite neerkomt op de waanzin 
het onzichtbare onbestaanbaar te verklaren.  
 

۝ 
 
Alles wat bestaat in onze mensenwereld is een reflectie van voorafgaande fenomenen en 
processen op onzichtbaar vlak. Kunst is de brug daartussen.  
 

۝ 
 
 
Ook al wordt in deze tijd het bestaan van de ziel (wie heeft haar ooit gezien?) nogal eens 
ontkent, zij is in werkelijkheid als een blad, gedragen door een kosmische wind.  
Ook in de Simulacrum-serie verdwijnt letterlijk iedere focus doordat de holle vorm van de 
gehanteerde spiegels het gereflecteerde in alle richtingen omgekeerd uiteen doet spatten. 
De spiegel is zodoende met recht een verbeelding van de (scheppende) geest, die zelf los 
staat van al haar manifestaties. Als de spiegel kan worden opgevat als de ‘ruimte’ van de 
geest – die zelf zonder ruimte of grootte is – dan kan een veertje, blad of vlinder ín deze 
ruimte zodoende wellicht worden opgevat als beeld van de ziel.  
 
Om al te veel gegoochel met al deze zo belangrijke begrippen te voorkomen, blijft de 
essentiële vraag natuurlijk: wát is het menselijk wezen? Zelfs de meest verstokte materialist 
zal moeten toegeven dat zijn fysiek lichaam letterlijk geanimeerd wordt, en in 
levensbedreigende situaties wordt reanimatie toegepast, zodat de levensenergie, gedragen 
door het bloed, hem niet zal verlaten. Het is precies dit dat wordt aangeduid met het begrip 
ziel (Latijn: anima = levensadem), en dat van de mens een levend wezen maakt. Zonder in 
dualisme te willen vervallen, onderscheidt het lichaam zich als vorm (het ‘vat’ of retort) van 
de ziel als de energie die het letterlijk ‘bezielt’. Enerchei in het Grieks betekent ‘dat wat 
werkzaam is in/door..’. Hoewel ziel, geest en lichaam een eenheid vormen en in elkaar 
doorvloeien, is er wel degelijk een fundamenteel onderscheid en neemt de ziel als mediator 
tussen geest en lichaam aan beiden deel. 
 
De grote dieptepsycholoog Jung schreef een dikke halve eeuw geleden al: “Er blijft ons 
waarschijnlijk niets anders over dan de arrogante aanspraak van het bewustzijn zèlf ziel te 
zijn af te wijzen, en aan de ziel een werkelijkheid toe te kennen die wij met onze huidige 
intellectuele middelen niet kunnen begrijpen.” Ik zou dan ook met geen mogelijkheid de 
woorden van Berlinde de Bruyckere kunnen onderstrepen, wanneer zij zegt: “We’re all 
flesh”. De Israëlische historicus Yuval Harari is zelfs van mening dat “the whole idea that 
humans have this ‘soul’ or ‘spirit’, that’s over”. In het versnelde proces richting de ‘nieuwe 



mens’ – een imitatiemens geolied op smart technologie onder de noemer transhumanisme –  
is m.i. sprake van een kwalijke strijd die via technologie, vooral misbruik van artificiële 
intelligentie en nanotechnologie, de oerherinnering wil uitwissen dat we spirituele 
lichtwezens zijn en dat er in ons hart een grootse realisatiemogelijkheid verborgen ligt: een 
lichtkracht zonder schaduw. Dit inzicht vomt een belangrijke motivatie van waaruit ik als 
kunstenaar in de wereld werkzaam ben.  
 
Hoe dan ook, waar de kunstenaar traditioneel de psyche via het portret als ‘correcte’ 
weergave van de persoonlijkheid tracht weer te geven, wordt in mijn werken het 
persoonlijke juist teniet gedaan en is er op geen enkele wijze meer sprake van een portret. 
Wat hier wordt getoond is niet de persoonlijkheid; wij zien onszelf – maar dan als collectief 
menselijke wezen in al zijn ongrijpbaarheid en onkenbaarheid. 
 

۝ 
 
Het eerste wat bij velen opkomt als kunst om de hoek komt kijken, is de vraag : “Vind ik het 
wel mooi?” Maar wat bedoelen we eigenlijk met ‘mooi’? Kun je bewijzen dat iets mooi is, of 
gaat het om een zuiver persoonlijk oordeel? Er zijn talloze boeken geschreven over esthetica, 
maar het is nog niemand gelukt om schoonheid te definiëren. Natuurlijk bestaat er helemaal 
niet zoiets als mooi of lelijk; het is de eigen interpretatie die iets als mooi of niet-mooi 
beoordeelt. Wanneer je zegt dat iets mooi is, zeg je eigenlijk dat je op een aangename 
manier geraakt bent. Als iets aantrekt, vinden we het mooi. Stoot het ons af, kwalificeren we 
het als niet-mooi. Maar dit gebeuren vindt strikt in de beschouwer plaats, niet in het 
voorwerp van zijn aandacht. Hetzelfde voorwerp kan tenslotte door iemand anders 
tegenovergesteld beoordeeld worden.  
In plaats van trachten door te dringen in het wezen van het kunstwerk wordt het veelal 
vrijwel ogenblikkelijk toegeëigend en geklassificeerd als mooi of niet-mooi. Maar pas als we 
die keuze durven uitstellen, of zelfs helemaal achterwege laten, pas dan kan een werkelijke 
ontmoeting met het kunstwerk plaatsvinden. 
 
Om kunst te ‘begrijpen’ moet je dan ook doordringen in het hart ervan, en dat kan enkel 
door middel van identificatie, d.w.z. door een versmelting met het wezen van het kunstwerk. 
Dat geldt evenzeer voor kunst ‘voorwerpen’ als voor andere mensen of dingen. Je moet dat 
andere worden om tot een daadwerkelijk ont-moeten te komen. Je komt nooit tot 
‘begrijpen’ enkel door middel van het intellect, noch door enkel op je ogen te vertrouwen en 
je zo met de buitenkant tevreden te stellen. Er is een geestelijke daad voor nodig om door te 
kunnen dringen in het kunstwerk.  
 
We noemen iets kunst vanwege de kwalitatieve hoedanigheid die er van het kunstwerk 
uitgaat, en niet de kwantitatieve toestand. Er kan heel veel gedaan en getoond worden 
(zoals bijvoorbeeld in Dubai) zonder dat er feitelijk kunst aan te pas komt. Het is dus een 
zekere quintessence die aan de materie onttrokken wordt – of er in geopenbaard – en die  
betekenis doet ontstaan; dat wil zeggen er komt een bepaalde zingeving tot stand. Het 
belang van kunst is precies hierin gelegen ten opzichte van al het relatief zinloze produceren 
en veelal nutteloze drukdoenerij binnen een zuiver prozaïsch bestaan.  
 



Daarmee raakt de kunst de kern van het leven. En ofschoon zij wellicht niet in staat is de 
wereld te redden, bezit zij dan toch tenminste deze vitaliserende functie; een hoedanigheid 
die zwaar onder druk staat doordat de kunst zichzelf naar de periferie heeft verbannen, 
armzalig verhuld door bijvoorbeeld de grote art fairs of instagram. Beide voorbeelden, 
hoewel paradoxaal genoeg uitingen van de centrifugaalkracht van werelds geöriënteerde 
dynamiek, zijn niet in staat om wezenlijk de kunst zelf te voeden, noch om de krachten van 
het werkelijke leven aan te boren.  
 
Plezier en vreugde beleven door en met kunst is niet hetzelfde als een vluchtige 
amusementscultuur, waarin de mens – net als door een ontspoorde technologie – verloren 
dreigt te gaan. Het werkelijke amusement, de authentieke vreugde beleving, is altijd gericht 
op zingeving, op iets dat er te leren valt, iets dat ons verder helpt op onze schreden. 
 
De quintessence welke door de kunstenaar gezocht wordt, is altijd onzichtbaar. Zij is en blijft 
ongrijpbaar. Het is precies dát wat ons bindt aan het kunstwerk en ons er graag wederom 
naar doet kijken. In het omgekeerde geval, wanneer deze verbinding met de essentie – met 
het zijn zélf – ontbreekt, kan iets weliswaar heel mooi zijn, maar er is geen eeuwigheid mee 
verbonden, d.w.z. stijgt niet boven z’n eigen tijdelijkheid uit.  
 
 

‘Iets en niets brengen elkaar voort’ 
[Lao Tse, H.2] 

 
 
 
© Wido Blokland www.widoblokland.com  
28 september 2023 
 
 
 
 


